Qanun: Jurnal Hukum Islam dan Tata Negara

ISSN (p):xxxx-xxxx; ISSN (€): xxx3x-xx%xX — Vol. 1 No. 1 Juni (2025)
https:/ | ejonrnal.stital.ac.id/ index.php/ Qanun

MENAFSIRKAN KEADILAN DALAM FILSAFAT HUKUM: STUDI
KOMPARATIF PEMIKIRAN IBNU RUSYD DAN JOHN LOCKE

Imam Ghozali
STIT Al Ibrohimy Bangkalan
Lukmanul Hakim
STIT Al Ibrohimy Bangkalan

Abstrak:

Penelitian ini membahas keadilan dalam konteks filsafat hukum melalui studi
komparatif terhadap dua tokoh besar dari tradisi Timur dan Barat, yakni Ibnu Rusyd
dan John Locke dengan fokus pembahasan eksistensi Hukum dan Keadilan.
Pendekatan kualitatif berbasis studi pustaka dan analisis filosofis-komparatif. Ibnu
Rusyd memandang hukum sebagai sarana mencapai keadilan substantif melalui
integrasi wahyu dan akal, serta menolak pemahaman hukum secara tekstual yang
tidak mempertimbangkan maqashid al-shariah. Sementara itu, Locke membangun
dasar hukum dari kontrak sosial dan hukum alam yang berlandaskan pada hak kodrati
manusia seperti hidup, kebebasan, dan kepemilikan, serta menekankan bahwa hukum
sah apabila lahir dari persetujuan rakyat. Analisis menunjukkan bahwa keduanya
sama-sama menjadikan akal sebagai alat evaluasi hukum dan menolak kekuasaan
absolut, meskipun berbeda dalam sumber legitimasi hukum: Ibnu Rusyd berpijak pada
wahyu dan akal, sedangkan Locke pada rasionalitas sekuler. Temuan ini menegaskan
bahwa pemikiran hukum dan keadilan yang integratif, rasional, dan kontekstual dapat
menjadi fondasi penting dalam pembangunan sistem hukum modern yang adil dan
inklusif, baik dalam masyarakat Islam maupun negara-negara demokratis.

Kata Kunci: Hukum, keadilan, ibnu rusyd, john locke

Abstract

This study explores the existence of law and justice through a comparative analysis of two major
thinkers from Eastern and Western traditions, namely Ibn Rushd and John Locke, using a
qualitative approach based on literature review and philosophical-comparative analysis. Ibn
Rushd views law as a means to achieve substantive justice by integrating revelation and reason,
rejecting purely textual interpretations that disregard the objectives of Sharia (magasid al-
shari’ah). Meanwhile, Locke builds his legal philosophy on social contract theory and natural
law, grounded in the inalienable rights of individuals — life, liberty, and property — and asserts
that legitimate law must be based on the consent of the governed. The analysis shows that both
thinkers employ reason as a critical tool for evaluating law and reject absolute power, although
they differ in the source of legal legitimacy: Ibn Rushd combines reason with divine revelation,
while Locke relies on secular rationality. These findings affirm that an integrative, rational, and
contextual approach to law and justice can serve as a vital foundation for building fair and
inclusive legal systems in both Islamic societies and modern democratic states.

Keyword: Hukum, Keadilan, [bnu Rusyd, John locke



Imam Ghozali & Lukmanul Hakim

Pendahuluan

Masalah hukum dan keadilan merupakan isu klasik yang terus relevan
sepanjang sejarah peradaban manusia. Hingga saat ini, perdebatan mengenai
keduanya belum menemukan titik henti, bahkan semakin kompleks dalam
berbagai konteks sosial, politik, dan budaya. ]J.E. Sahetapy dalam tulisannya
menegaskan bahwa hukum dan keadilan adalah konsep yang tidak hanya saling
berkaitan, tetapi juga bersifat relatif, relasional, dan kontekstual. Dalam
praktiknya, hukum tidak selalu identik dengan keadilan, dan penerapannya
seringkali menghadirkan pertanyaan moral maupun filosofis yang mendalam.!

Kajian mengenai konsep keadilan dan hukum telah dilakukan oleh
berbagai peneliti sebelumnya. Dalam penelitian Abdul Wahid dalam jurnalnya
yang berjudul “Keadilan Restoratif” menulis bahwa konsep keadilan substantif
dikaji melalui pendekatan restorative justice sebagai alternatif dari sistem
peradilan pidana konvensional. Penelitian ini menekankan bahwa hukum
seharusnya tidak hanya dilihat sebagai peraturan kaku, tetapi sebagai sarana
untuk mencapai keadilan yang kontekstual dan relasional, terutama dalam
kasus-kasus ringan yang menyangkut harmoni sosial antara pelaku, korban, dan
masyarakat.?

Selanjutnya Serlika Aprita membahas tentang penerapan mediasi penal
dalam menangani tindak pidana ringan sebagai bagian dari penerapan keadilan
restoratif. Dalam konteks ini, mediasi penal dipahami sebagai alternatif
penyelesaian perkara pidana yang tidak selalu harus diselesaikan di pengadilan.
Tujuannya adalah untuk menciptakan penyelesaian yang adil dan bermanfaat

bagi semua pihak yang terlibat, baik korban maupun pelaku. Penelitian ini

1JE Sahetapy, “Hukum dan keadilan,” Jurnal Hukum & Pembangunan 21, no. 1 (1991): h.11.
2 Abdul Wahid, “Keadilan Restoratif: Upaya Menemukan Keadilan Substantif?,” Jurnal Ius
Constituendum 7, no. 2 (2022): h.310.

Vol. 1 No. 1



Menafsirkan Keadilan Dalam Filsafat Hukum

menyoroti pentingnya peran aparat penegak hukum, seperti jaksa dan polisi,
yang memiliki diskresi atau kewenangan khusus untuk memutuskan apakah
suatu perkara bisa diselesaikan melalui mediasi penal. Jika aparat menilai bahwa
perkara tersebut bisa diselesaikan tanpa harus masuk proses persidangan, maka
mediasi penal dapat menjadi solusi yang lebih manusiawi dan berkeadilan. Hal
ini sejalan dengan prinsip keadilan restoratif yang menitikberatkan pada
pemulihan hubungan sosial, bukan sekadar pemberian hukuman.3

Afriyanto dalam penelitiannya memaparkan pentingnya filsafat hukum
sebagai dasar dalam memahami tujuan hukum yang meliputi tiga aspek:
kepastian hukum, kemanfaatan hukum, dan keadilan hukum. Dalam konteks
ini, hukum tidak hanya dipahami sebagai norma tertulis, tetapi sebagai
instrumen yang memerlukan refleksi filosofis dalam penerapannya, terutama
melalui peran hakim dalam penemuan hukum (rechtsvinding) dan
pembentukan hukum (rechtsvorming).4

Dari berbagai kajian pustaka tersebut menunjukkan bahwa keadilan tidak
dapat dimaknai secara tunggal dan absolut, melainkan harus dipahami sebagai
suatu proses yang dipengaruhi oleh konteks sosial, nilai-nilai lokal, serta
perkembangan pemikiran filosofis. Dengan demikian penelitian ini berangkat
dari pertanyaan mendasar mengenai bagaimana konsep hukum dan keadilan
dipahami serta dikembangkan oleh dua tokoh besar dari dunia Timur dan Barat,
yaitu Ibnu Rusyd dan John Locke. Keduanya merupakan pemikir rasional yang
hidup di masa dan tempat berbeda, namun memiliki pengaruh besar terhadap

perkembangan teori hukum dan filsafat politik.

3 Serlika Aprita, “Merajut Kepastian Hukum dan Keadilan,” Jurnal Kepastian Hukum dan Keadilan 4,
no. 1 (2022).h.15

4 Renaldy Afriyanto dkk., “Eksistensi Asas Kepastian Hukum, Kemanfaatan Hukum Dan Keadilan
Hukum Sebagai Tujuan Hukum Di Indonesia Dalam Persp ektif Para Filsuf,” Unizar Law Review 7,
no. 2 (2024):h.209.

Vol. 1 No. 1



Imam Ghozali & Lukmanul Hakim

Ibnu Rusyd, sebagai filsuf Muslim dari Andalusia, memahami keadilan

sebagai keselarasan antara akal dan syariat, pentingnya hukum dalam menjaga

keteraturan sosial dengan tetap berpijak pada nilai-nilai moral dan rasionalitas.

Serta menekankan pentingnya rasio dalam menafsirkan hukum syariat, serta

mengintegrasikan filsafat Yunani dengan pemikiran Islam. Bagi Ibnu Rusyd,

keadilan tercapai ketika hukum yang dijalankan sesuai dengan akal sehat dan

maslahat umat.5> Sementara itu, John Locke sebagai tokoh pemikir dari Eropa

modern, memandang hukum sebagai kontrak sosial yang dilahirkan untuk

melindungi hak-hak alamiah individu, seperti hak atas kebebasan, kehidupan,

dan kepemilikan.®

Keduanya memiliki titik temu dalam rasionalitas hukum, tetapi berbeda

dalam landasan metafisik dan epistemologisnya. Ibnu Rusyd berpijak pada

wahyu dan akal sebagai dasar hukum,” sementara Locke sepenuhnya

mengandalkan akal dan pengalaman sebagai dasar legitimasi hukum dalam

masyarakat. Ketegangan antara hukum dan keadilan tampak jelas dalam

dinamika sosial, di mana masyarakat seringkali menghadapi situasi di mana

penegakan hukum tidak mencerminkan rasa keadilan. Hal ini menunjukkan

bahwa keadilan tidak dapat dilihat hanya dari norma hukum yang tertulis,

melainkan harus didekati dari berbagai perspektif, termasuk filsafat hukum.8

Metode Penelitian

5 Ibnu Rusyd, Bidayat al-Mujtahid wa Nihayat al-Mugqtasid, terj. Imran Rosyadi, (Bandung: Pustaka
Setia, 2018).hal.21

¢ John Locke, Two Treatises of Government, ed. Peter Laslett, (Cambridge: Cambridge University Press,

1988).hal.59
7 M. Fahmi, “Konsep Keadilan dalam Filsafat Politik Ibnu Rusyd,” Jurnal Filsafat Islam, Vol. 6 No. 2
(2021): hal.115-117.

8 Rizky Ramadhan, “Kritik John Locke terhadap Absolutisme dan Relevansinya dalam Demokrasi,” Jurnal

Hukum & Politik, Vol. 4 No. 1 (2022): hal.49

Vol. 1 No. 1

4



Menafsirkan Keadilan Dalam Filsafat Hukum

Studi ini akan menganalisis pemikiran dua tokoh besar, yakni Ibnu Rusyd
dari tradisi filsafat Islam dan John Locke dari pemikiran barat. Kedua tokoh ini
memiliki pandangan mendalam mengenai hukum dan keadilan dalam kerangka
tilsafat masing-masing. Ibnu Rusyd menekankan pentingnya akal dan keadilan
sebagai bagian dari tatanan syariah yang rasional, sementara Locke
mengedepankan hukum alam dan hak-hak individual sebagai dasar
pembentukan hukum yang adil. Berdasarkan penjelasan diatas penulis
berupaya menggali eksistensi hukum dan keadilan menurut dua tokoh dengan
latar budaya dan zaman yang berbeda, untuk menemukan titik temu maupun
perbedaan mendasar yang dapat memperkaya wacana hukum dan keadilan
dalam konteks kontemporer.

Adapun kajian pustaka dalam penelitian ini akan menggunakan
pendekatan filosofis dan analisis literatur dari karya-karya utama kedua tokoh,
serta penelitian-penelitian terdahulu yang membahas teori keadilan, filsafat
hukum, dan perbandingan pemikiran Timur dan Barat. Kajian ini bertujuan
untuk menggali pemikiran mendalam dari Ibnu Rusyd dan John Locke melalui
teks-teks orisinal maupun penafsiran kontemporer, serta mengeksplorasi

keterkaitan konsep-konsep tersebut dalam realitas hukum modern.

Pembahasan dan Hasil
A. Biografi Ibnu Ruysd dan John Locke.
1. Biografi Ibnu Ruysd
Ibnu Rusyd, yang di dunia Barat dikenal sebagai Averroes, adalah salah
satu ilmuwan dan filsuf besar dalam sejarah peradaban Islam. Ia lahir pada
tahun 1126 M di Kordoba, Andalusia (kini wilayah Spanyol). Ayah dan

kakeknya merupakan hakim dan ulama terkemuka, sehingga sejak kecil Ibnu

Vol. 1 No. 1



Imam Ghozali & Lukmanul Hakim

Rusyd telah terbiasa berada dalam lingkungan intelektual yang sangat kuat dan
terbuka terhadap berbagai cabang ilmu pengetahuan.Sejak muda, Ibnu Rusyd
menekuni berbagai bidang studi seperti ilmu agama, hukum Islam (figh), logika,
tilsafat, kedokteran, astronomi, fisika, psikologi, matematika, dan linguistik.®

Karier profesionalnya dimulai ketika ia diangkat menjadi hakim di
Sevilla, sebelum akhirnya dipercaya sebagai hakim agung (qadhi al-qudhat) di
Kordoba, kota kelahirannya. Dalam posisi ini, ia menjadi penasihat medis bagi
para khalifah, sekaligus terus menulis dan mengembangkan karya-karya filsafat
dan ilmu pengetahuan. Meskipun mengalami penolakan di kalangan umat Islam
pada masa itu, pemikiran Ibnu Rusyd justru mendapatkan pengakuan luas di
kalangan ilmuwan dan filsuf Eropa. Karya-karyanya diterjemahkan ke dalam
bahasa Latin dan Ibrani, dan menjadi rujukan penting dalam kebangkitan
intelektual Eropa. Oleh para cendekiawan Barat, ia diberi gelar "The
Commentator" karena komentarnya yang mendalam terhadap karya Aristoteles,
serta dijuluki "Bapak Rasionalisme" (Father of Rationalism)0

Karya Ibnu Rusyd mencakup lebih dari 100 tulisan, mayoritas merupakan
komentar atas karya-karya Aristoteles. Dalam bidang fikih, ia menulis "Bidayah
al-Mujtahid", yang hingga kini menjadi literatur rujukan penting dalam studi
perbandingan mazhab. Di bidang kedokteran, ia menghasilkan karya
monumental berjudul "al-Kulliyyat fi at-Tibb", yang dikenal di Barat dengan
judul Colliget, dan menjadi buku teks standar di berbagai universitas Eropa
selama berabad-abad. Ibnu Rusyd wafat di Marrakesh pada tahun 1198 M, tetapi
warisan keilmuannya terus hidup hingga hari ini. Pengaruhnya terasa baik di

dunia Islam maupun di Barat, dan ia dianggap sebagai penghubung penting

9 Iklil Pradigta, Ibnu Rusyd: Biografi & Intisari Filsafatnya (DIVA PRESS, t.t.).hal.34
10 Zainuddin Hamkah, “Ibnu Rusyd:(Pembelaan Terhadap Para Filosof),” Ash-Shahabah: Jurnal
Pendidikan Dan Studi Islam 4, no. 1 (2018): 49-54.

Vol. 1 No. 1



Menafsirkan Keadilan Dalam Filsafat Hukum

antara pemikiran filsafat Yunani klasik dan kebangkitan intelektual Eropa pada
masa Renaisans.
2. Biografi John Locke.

Sedangkan John Locke (1632-1704) adalah seorang filsuf Inggris yang
dikenal sebagai salah satu tokoh besar dalam aliran empirisme. Ia lahir pada 29
Agustus 1632 di Wrington, dekat Bristol, dalam sebuah keluarga kelas
menengah. Ayahnya, seorang pengacara sekaligus pendukung parlemen, turut
terlibat dalam Perang Saudara Inggris melawan Raja Charles I. Latar belakang
keluarga yang mendukung kebebasan politik ini membentuk pemikiran Locke
di kemudian hari. Locke menerima pendidikan awalnya di Westminster School,
sebuah institusi bergengsi, pada periode 1646-1652. Setelah itu, ia melanjutkan
ke Christ Church, Oxford, di mana ia menyelesaikan gelar Bachelor of Arts (B.A.)
pada tahun 1656 dan gelar Master of Arts (M.A.) pada tahun 1658. Meskipun
pendidikannya di Oxford berfokus pada metode skolastik tradisional, Minatnya
pada filsafat tumbuh setelah membaca karya René Descartes, yang memberinya
pandangan baru tentang logika dan metode berpikir.12

Selain filsafat, Locke mendalami berbagai bidang ilmu, termasuk kimia,
fisika, dan kedokteran. Ia berhasil mendapatkan izin praktik kedokteran pada
tahun 1674, yang kemudian membantunya menjalin hubungan profesional
dengan Lord Ashley (Earl of Shaftesbury). Sebagai sekretaris dan dokter pribadi
Lord Ashley, Locke memiliki akses ke dunia politik dan intelektual yang luas.
Pada tahun 1675, Locke pindah ke Paris, di mana ia berinteraksi dengan para
tilsuf besar seperti pengikut Descartes dan Pierre Gassendi, yang memengaruhi

pandangan empirisnya. Dari tahun 1683 hingga 1688, Locke hidup di

1 Pradigta, Ibnu Rusyd: Biografi & Intisari Filsafatnya.hal.27
12 Rahmi Febrina, “Konsep pendidikan Menurut ibn khaldan dan john locke,” 2016.hal.67

Vol. 1 No. 1



Imam Ghozali & Lukmanul Hakim

pengasingan di Belanda, di mana ia menyusun banyak karyanya, termasuk
konsep tentang toleransi beragama. la kembali ke Inggris setelah Revolusi
Agung (1688), yang menggulingkan Raja James II dan mengukuhkan
pemerintahan parlementer. Locke menjadi pendukung kuat sistem
pemerintahan yang berbasis hak-hak individu dan demokrasi.!3

Locke meninggal pada Oktober 1704, meninggalkan warisan intelektual
yang mendalam. Teorinya tentang tabula rasa, yang menyatakan bahwa
manusia lahir sebagai "kertas putih" tanpa pengetahuan bawaan, menjadi
fondasi bagi pandangan modern tentang pendidikan dan pembentukan
karakter. Pemikirannya tentang hak asasi manusia, toleransi beragama, dan
pemerintahan sipil tidak hanya memengaruhi perkembangan filsafat Barat
tetapi juga membentuk prinsip-prinsip dasar banyak konstitusi modern.

B. Pemikiran Hukum dan Keadilan Ibnu Rusyd
1. Hukum

Ibnu Rusyd (Averroes) hidup di masa keemasan Islam, tepatnya pada
abad ke-12 di Andalusia (Spanyol Islam), sebuah wilayah yang kala itu menjadi
pusat peradaban ilmu dan dialog antarbudaya. Sebagai seorang cendekiawan
muslim, Ibnu Rusyd dikenal karena keluasan keilmuannya yang mencakup
bidang figh, filsafat, kedokteran, astronomi, dan bahkan linguistik. Pemikiran
hukumnya terbentuk dalam lingkungan kosmopolitan dan plural, yang
mempertemukannya dengan berbagai tradisi hukum, baik Islam maupun
filsafat Yunani klasik. Latar ini memengaruhi pendekatan rasional dan

sistematisnya dalam memahami hukum dan keadilan. Ia tidak hanya memahami

13 Ignatius Hariyanto, John Locke dan Akar Pemikiran Kekayaan Intelektual (Kepustakaan Populer
Gramedia, 2021).hal.11-13

Vol. 1 No. 1



Menafsirkan Keadilan Dalam Filsafat Hukum

syariat sebagai seperangkat peraturan normatif, tetapi juga sebagai sarana
menuju tatanan masyarakat yang adil dan bermartabat.

Dalam karya besarnya Bidayat al-Mujtahid wa Nihayat al-Mugtashid, Ibnu
Rusyd menunjukkan pendekatan yang unik dan mendalam terhadap hukum
Islam. Ia tidak sekadar menyalin pendapat mazhab-mazhab, melainkan
menganalisis argumen-argumen hukum dengan cermat dan rasional. Misalnya,
dalam membahas hukum ibadah atau muamalah, ia sering kali menyajikan
perbedaan pendapat dari ulama terdahulu, lalu memberikan pertimbangan
filosofis dan kontekstual terhadap masing-masing pandangan. Hal ini
memperlihatkan bahwa bagi Ibnu Rusyd, hukum bukan hanya perintah-
perintah normatif yang harus ditaati secara dogmatis, melainkan hasil dari
proses pemikiran yang rasional dan terbuka terhadap perbedaan. Ia mendorong
para mujtahid untuk tidak sekadar mengutip, tetapi juga memahami hikmah di
balik hukum tersebut.14

Menurut Ibnu Rusyd, esensi hukum terletak pada pencapaian keadilan.
Ia memandang keadilan bukan semata-mata dalam pengertian formal (sekadar
menegakkan aturan), tetapi keadilan substantif yang mempertimbangkan
kondisi sosial, budaya, dan moral masyarakat. Oleh karena itu, hukum yang adil
adalah hukum yang dapat diakses dan dipahami oleh akal sehat. Dalam hal ini,
Ibnu Rusyd menegaskan bahwa akal dan wahyu tidak saling bertentangan,
bahkan saling melengkapi. Bila terdapat kontradiksi antara teks wahyu dan
pemikiran rasional, maka teks perlu ditakwil agar substansinya tidak

bertentangan dengan prinsip keadilan. Pandangan ini membuka ruang besar

14 Su’eb Su’eb, “PEMIKIRAN MODERATIF USHUL FIQH IBN RUSYD DALAM PEMBENTUKAN
HUKUM,” 2024.hal.27
9

Vol. 1 No. 1



Imam Ghozali & Lukmanul Hakim

bagi fleksibilitas hukum Islam di tengah perubahan zaman dan dinamika sosial
yang terus berkembang.

Salah satu prinsip penting dalam pemikiran hukum Ibnu Rusyd adalah
konsep maslahah atau kemaslahatan umum. Ia berpandangan bahwa hukum
harus bertujuan mewujudkan kemanfaatan bagi umat manusia, baik dalam
aspek spiritual maupun material. Dengan demikian, hukum tidak boleh hanya
menjadi alat legitimasi kekuasaan, melainkan harus mengayomi dan melindungi
seluruh anggota masyarakat, khususnya yang lemah. Dalam konteks ini, Ibnu
Rusyd bisa dikatakan memiliki visi hukum yang progresif dan berpihak pada
keadilan sosial. Ia juga menolak bentuk-bentuk pemaksaan hukum yang tidak
rasional atau tidak mempertimbangkan realitas sosial masyarakat.1>

2. Keadilan.

Bagi Ibnu Rusyd, keadilan merupakan pilar utama dalam kehidupan
sosial dan politik, yang memiliki landasan rasional, etis, dan syar’i. Keadilan,
menurutnya, bukan hanya soal hukum yang diberlakukan, tapi bagaimana
hukum itu mampu mewujudkan keseimbangan, kemaslahatan, dan keadilan
substantif. la mengkritik penerapan hukum yang hanya berfokus pada aspek
tekstual, tanpa mempertimbangkan tujuan moral dan rasionalitas di balik
hukum tersebut.

Ibnu Rusyd membedakan dua sisi keadilan yang harus dijalankan secara
seimbang dalam kehidupan sosial dan kenegaraan: keadilan legal-formal dan
keadilan substantif-rasional. Keadilan legal-formal adalah bentuk keadilan yang
ditetapkan berdasarkan peraturan hukum yang berlaku secara eksplisit dan

tertulis. Dalam konteks Islam, hal ini merujuk pada aturan-aturan yang

15 Fahrul Kharis Nurzeha dan Ahmad Khudori Soleh, “The RASIONALISME HUKUM ISLAM
PERPEKTIF IBNU RUSYD,” Raudhah Proud To Be Professionals: Jurnal Tarbiyah Islamiyah 7, no. 2
(2022): 208.

10

Vol. 1 No. 1



Menafsirkan Keadilan Dalam Filsafat Hukum

bersumber dari syariat, seperti hukum pidana, perdata, dan tata cara ibadah.
Namun bagi Ibnu Rusyd, penerapan hukum secara literal tidak cukup untuk
menghadirkan keadilan yang sejati. la menolak anggapan bahwa keadilan hanya
bisa ditegakkan dengan patuh terhadap teks tanpa mempertimbangkan tujuan
moral dan kemanfaatan sosial di balik hukum tersebut.1¢

Di sisi kedua, yaitu keadilan substantif-rasional. Bagi Ibnu Rusyd, hukum
harus dimaknai secara kontekstual menggunakan akal (‘aql) sebagai alat utama
untuk menafsirkan makna terdalam dari suatu hukum. Ia sangat terinspirasi
oleh Aristoteles, yang juga membedakan antara justice as equality (keadilan
formal) dan justice as equity (keadilan substantif). Dalam filsafatnya, Ibnu Rusyd
menyatakan bahwa akal manusia berfungsi sebagai sarana untuk menyelami
kehendak Tuhan melalui hukum-hukum alam dan rasionalitas. Jadi, ketika
sebuah hukum tampak menimbulkan kerugian atau ketidakadilan dalam
praktiknya, maka hukum tersebut harus dievaluasi ulang demi mencapai
magqashid al-shariah tujuan-tujuan syariat yang bersifat universal, seperti
melindungi jiwa, harta, dan kehormatan.1”

Dalam hal ini, Ibnu Rusyd menolak doktrin literalisme yang ekstrem. Ia
percaya bahwa kebenaran dapat ditemukan tidak hanya melalui wahyu, tetapi
juga melalui akal yang sehat. Oleh karena itu, peran filsafat sangat penting
dalam menyeimbangkan antara teks dan konteks, serta antara aturan normatif
dan keadilan praktis. Ibnu Rusyd juga percaya bahwa syariat tidak akan
mungkin bertentangan dengan filsafat, karena keduanya berasal dari sumber
yang sama: kebenaran dan hikmah. Maka dari itu, sebuah sistem hukum atau

pemerintahan yang hanya menjalankan hukum secara tekstual tanpa

16 Halimatuzzahro Halimatuzzahro, “Filsafat Politik Ibnu Rusyd,” Refleksi Jurnal Filsafat dan
Pemikiran Islam 17, no. 1 (t.t.): hal.79.
17 Halimatuzzahro.hal.81

11

Vol. 1 No. 1



Imam Ghozali & Lukmanul Hakim

mempertimbangkan realitas sosial, bisa menimbulkan ketimpangan dan
penindasan. Keadilan, dalam pandangannya, adalah kemampuan untuk
mengaktualisasikan nilai-nilai etis dari syariat dalam bentuk yang bisa dirasakan
secara nyata oleh masyarakat.!®

Pemikiran Ibnu Rusyd juga mencerminkan kritik terhadap kekuasaan
otoriter yang tidak rasional. la menolak dominasi politik yang mendistorsi
makna keadilan demi kepentingan elite. Dalam konteks politik, ia menyuarakan
bahwa negara seharusnya dijalankan berdasarkan prinsip hukum dan keadilan,
bukan berdasarkan kehendak sepihak penguasa. Dalam karyanya yang
membahas filsafat politik seperti Tahafut at-Tahafut, Bagi Ibnu Rusyd, negara
ideal adalah negara yang menjamin kebebasan berpikir, pengembangan ilmu
pengetahuan, serta menghargai keberagaman. Pemikiran hukum dan keadilan
Ibnu Rusyd memiliki pengaruh besar, tidak hanya dalam dunia Islam tetapi juga
di Barat. Ia menjadi jembatan penting dalam mentransmisikan pemikiran
Yunani ke dunia Eropa. Pengaruhnya sangat terasa dalam tradisi rasionalisme
Eropa, bahkan dijuluki sebagai “Bapak Rasionalisme Sekuler”. Relevansi
pemikirannya sangat besar dalam konteks hukum modern yang menuntut
keterbukaan, rasionalitas, dan keadilan sosial. Gagasannya tentang harmonisasi
antara wahyu dan akal, serta pentingnya keadilan substantif, menjadi warisan
penting dalam diskursus hukum kontemporer khususnya dalam konteks
pluralitas dan demokrasi.?

C. Pemikiran Hukum dan Keadilan Jhon Locke
1. Hukum

18 Nurzeha dan Soleh, “The RASIONALISME HUKUM ISLAM PERPEKTIF IBNU RUSYD.” hal.209
19 Muhammad Fajar Pramono dan Haila Fardyatullail, “Pemikiran Ibnu Rusyd dalam Mengonsep
Negera yang Ideal: Studi Kajian Kepustakaan,” Madania: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman 12, no. 2 (t.t.):
72-84.

12

Vol. 1 No. 1



Menafsirkan Keadilan Dalam Filsafat Hukum

John Locke merupakan salah satu pemikir politik modern yang secara mendalam
membahas hakikat hukum dan fungsinya dalam kehidupan bernegara. Dalam karya
terkenalnya Two Treatises of Government, Locke menyatakan bahwa hukum bukan
sekadar alat pengendali sosial, melainkan perwujudan dari akal dan moralitas manusia.
Ia meyakini bahwa sebelum terbentuknya negara, manusia hidup dalam kondisi yang
disebut sebagai state of nature, di mana setiap individu memiliki hak kodrati yang
diberikan oleh Tuhan, yakni hak hidup, kebebasan, dan kepemilikan (/ife, liberty, and
property). Dalam keadaan alami ini, manusia tidak hidup dalam kekacauan, melainkan
terikat oleh hukum alam yang rasional. Hukum alam menurut Locke bersifat universal
dan dapat dikenali oleh siapa pun melalui akal, tanpa harus menunggu legitimasi dari
otoritas politik atau agama.*

Lebih jauh, Locke menolak konsep kekuasaan absolut yang banyak dianut oleh
penguasa Eropa saat itu. la menegaskan bahwa hukum seharusnya menjadi alat untuk
membatasi kekuasaan, bukan membatasi rakyat. Dalam pandangannya, hukum hanya sah
apabila didasarkan pada persetujuan rakyat (consent of the governed) dan dijalankan
secara adil. Pemerintahan yang tidak menghormati hukum dan bertindak sewenang-
wenang dianggap telah melanggar kontrak sosial, dan oleh karena itu, rakyat berhak
menggulingkan kekuasaan tersebut. Gagasan ini menjadikan Locke sebagai peletak dasar
penting bagi konsep rule of law dalam negara demokrasi modern, di mana hukum harus
mengikat semua pihak secara setara, termasuk penguasa.’!

Selain sebagai batas kekuasaan, hukum dalam pandangan Locke juga merupakan
hasil dari kontrak sosial, yaitu kesepakatan kolektif individu untuk menyerahkan
sebagian kebebasan mereka kepada negara demi perlindungan yang lebih besar. Hukum

bukan sesuatu yang turun dari atas secara sepihak, tetapi dibentuk oleh rakyat untuk

20 Solihin Solihin Bazary dkk., “Pemikiran Hukum John Locke Dan Landasan Hak Asasi Manusia,”
Das Sollen: Jurnal Kajian Kontemporer Hukum Dan Masyarakat 2, no. 01 (2024).hal.9-10

2 Selfario Adhityawan Pikulun dan Baiq Vara Arisinda Seftian, “/HUKUM SEBAGAI PILAR
PERLINDUNGAN HAK KODRAT: TELAAH TEORI JOHN LOCKE DALAM SISTEM HUKUM
MODERN,” Al-Mugqaronah: Jurnal Perbandingan Mazhab dan Hukum 3, no. 2 (2024): 54-66.

13

Vol. 1 No. 1



Imam Ghozali & Lukmanul Hakim

menjaga keamanan, hak, dan ketertiban. Oleh karena itu, hukum menurut Locke haruslah
rasional, adil, dan fungsional. Jika hukum malah melanggar hak dasar rakyat, maka
hukum tersebut kehilangan legitimasi.??

Fungsi ganda hukum dalam teori Locke mencakup dua hal utama: pertama,
menjaga hak-hak individu dari pelanggaran baik oleh sesama warga maupun oleh negara;
dan kedua, mengatur interaksi sosial agar kehidupan masyarakat berlangsung secara adil
dan teratur. Namun, Locke menekankan bahwa hukum yang sah bukan hanya hukum
yang dibuat oleh lembaga formal, tetapi hukum yang selaras dengan nilai moral universal
dan rasionalitas manusia. Karena itu, dalam filsafat hukumnya, terdapat keseimbangan

antara kebebasan individu dan kewajiban sosial, antara perlindungan hak dan

kewenangan negara.”’

2. Keadilan

Konsep keadilan dalam pemikiran John Locke tidak dapat dilepaskan
dari filsafat politiknya yang menekankan hak kodrati, hukum alam, dan kontrak
sosial. Bagi Locke, keadilan bukanlah semata-mata soal kepatuhan terhadap
hukum formal, tetapi tentang perlindungan hak-hak dasar setiap individu yang
berasal dari kodrat manusia itu sendiri. Dalam kerangka ini, keadilan berarti
memastikan bahwa setiap individu dapat menikmati hak-haknya secara setara
tanpa gangguan dari pihak lain, termasuk negara.?4

John Locke memandang keadilan sebagai prinsip fundamental yang
bertujuan untuk menjamin dan melindungi hak-hak kodrati yang melekat dalam
diri setiap individu sejak lahir, yaitu hak hidup (life), kebebasan (liberty), dan

kepemilikan (property). Hak-hak ini tidak berasal dari negara, agama, atau

22 Yoga Wiratama, “Pengaruh Perkembangan Pemikiran Filsafat Hukum Dalam Hakekat
Keadilan,” Multilingual: Journal of Universal Studies 3, no. 4 (2023): hal.618-620.

2 Wiratama.hal.621

2 Yoga Wiratama, “Pengaruh Perkembangan Pemikiran Filsafat Hukum Dalam Hakekat
Keadilan,” Multilingual: Journal of Universal Studies 3, no. 4 (2023): 618-27.

14

Vol. 1 No. 1



Menafsirkan Keadilan Dalam Filsafat Hukum

tradisi, melainkan dari hukum alam (natural law) yang bersifat universal dan
rasional. Oleh karena itu, keadilan bagi Locke bukan sekadar ketaatan terhadap
hukum formal, tetapi kondisi di mana hak-hak tersebut dihormati dan dijamin
sepenuhnya, tanpa diskriminasi dan tanpa ancaman dari kekuasaan politik atau
sosial. la menegaskan bahwa hukum yang bertentangan dengan prinsip-prinsip
moral alamiah adalah hukum yang tidak adil, meskipun disahkan secara legal.

Locke mengaitkan konsep keadilan secara erat dengan teori kontrak sosial
yang ia bangun sebagai dasar legitimasi kekuasaan. Dalam pandangannya,
negara dibentuk bukan untuk menguasai rakyat, melainkan untuk menjadi
penjaga keadilan, dengan jalan menegakkan hukum yang lahir dari persetujuan
rakyat dan bertujuan melindungi hak-hak mereka. Jika negara justru melanggar
hak-hak tersebut, maka keadilan gagal ditegakkan, dan rakyat memiliki hak
moral untuk mengganti pemerintahan melalui mekanisme perlawanan atau
revolusi. Pemikiran ini membentuk dasar bagi rule of law dan prinsip demokrasi
konstitusional, yang menempatkan hukum sebagai pembatas kekuasaan, bukan
alat penguat kekuasaan.?®

Selain itu, Locke menekankan bahwa hukum yang adil harus berlaku
setara bagi semua orang, termasuk penguasa. la menolak segala bentuk
keistimewaan hukum yang hanya menguntungkan golongan tertentu.
Menurutnya, keadilan mensyaratkan kesetaraan di hadapan hukum, dan untuk
mewujudkannya, kekuasaan harus dipisahkan antara legislatif dan eksekutif
agar tidak terjadi monopoli dalam pembuatan dan pelaksanaan hukum. Ini
adalah langkah krusial agar hukum tidak disalahgunakan dan tetap berpijak

pada akal serta kepentingan umum.

% Kamilus Bato, “Manusia Dibakar! HAM Dan Keadilan Harus Ditegakkan (Perspektif HAM
Menurut John Locke),” JISOS: Jurnal llmu Sosial 2, no. 1 (2023): 1419-28.
15

Vol. 1 No. 1



Imam Ghozali & Lukmanul Hakim

Keadilan juga mencakup dimensi sosial dan kultural, sebagaimana
terlihat dalam pandangan Locke tentang toleransi beragama. Dalam A Letter
Concerning Toleration, ia menolak keras pemaksaan agama oleh negara karena
bertentangan dengan hak kebebasan berpikir dan berkeyakinan. Dalam
pandangannya, keadilan sosial hanya dapat tercapai jika setiap individu
diberikan ruang untuk menjalankan keyakinannya tanpa tekanan atau
diskriminasi. Oleh karena itu, keadilan bukan hanya soal keadilan hukum
formal, tetapi juga pengakuan terhadap keberagaman dan perlindungan atas
kebebasan individu dalam kehidupan sosial.?¢

Lebih jauh, Locke menegaskan bahwa hukum yang adil adalah hukum
yang lahir dari rasionalitas dan etika universal, bukan dari kekuasaan mayoritas
atau tradisi yang tidak rasional. Dengan kata lain, keadilan sejati adalah ketika
hukum tidak hanya prosedural, tetapi juga substansial, yakni berpihak pada
nilai-nilai moral yang menjunjung tinggi kemanusiaan, kesetaraan, dan
kebebasan. Pandangan Locke ini menjadi sangat relevan dalam konteks negara
hukum modern, di mana hukum diharapkan hadir sebagai pelindung, bukan
ancaman, terhadap kebebasan dan martabat manusia.?”

D. Corak Pemikiran Ibnu Rusyd dan Jhon Lock
1. Persamaan

Meskipun lahir dari latar belakang budaya, agama, dan sejarah yang
berbeda, Ibnu Rusyd dan John Locke memiliki beberapa persamaan
fundamental dalam memandang hukum dan keadilan, terutama dalam hal
peran akal, tujuan hukum, dan perlindungan terhadap individu. Kedua tokoh

ini sama-sama menempatkan rasionalitas sebagai pilar utama dalam

2 Pan Mohamad Faiz, “Teori Keadilan John locke (John locke Theory of Justice),” Jurnal Konstitusi 6,
no. 1 (2009): hal.139-142.
27 Faiz.hal.144

16

Vol. 1 No. 1



Menafsirkan Keadilan Dalam Filsafat Hukum

membangun sistem hukum yang adil. Bagi Ibnu Rusyd, akal adalah alat untuk
memahami maksud terdalam dari syariat dan menafsirkan hukum secara
tilosofis. Demikian pula, Locke menganggap akal sebagai instrumen untuk
mengenali hukum alam, menetapkan prinsip keadilan, dan menilai legitimasi
kekuasaan. Dalam kerangka ini, akal bukan hanya sarana intelektual, tetapi juga
otoritas moral yang menjadi landasan evaluasi atas hukum.?

Persamaan lainnya terletak pada tujuan hukum itu sendiri, yakni sebagai
alat untuk mencapai keadilan yang bersifat universal. Ibnu Rusyd melalui
konsep maslahah mengajarkan bahwa hukum yang benar adalah hukum yang
mendatangkan manfaat dan mencegah kerusakan dalam masyarakat. Locke pun
menyatakan bahwa hukum hanya sah jika ia bertujuan melindungi hak-hak
kodrati manusia, seperti hidup, kebebasan, dan kepemilikan. Kedua pemikir ini
sepakat bahwa hukum tidak boleh digunakan untuk memperkuat kekuasaan
yang zalim, melainkan harus menjadi instrumen perlindungan terhadap warga
negara. Keduanya secara jelas menolak bentuk-bentuk hukum yang kaku,
represif, dan tidak mempertimbangkan kondisi riil masyarakat.

Keduanya juga menunjukkan sikap kritis terhadap kekuasaan politik
yang menyimpang dari prinsip-prinsip keadilan. Ibnu Rusyd menolak penguasa
yang hanya menggunakan hukum secara literal tanpa memahami prinsip moral
di baliknya, sedangkan Locke menentang kekuasaan absolut yang mengabaikan
kehendak rakyat. Dalam perspektif mereka, kekuasaan harus tunduk pada
prinsip keadilan, dan apabila tidak, maka rakyat memiliki hak moral untuk

melakukan koreksi, bahkan revolusi. Dalam hal ini, keduanya mengedepankan

28 Nurzeha dan Soleh, hal.209
17

Vol. 1 No. 1



Imam Ghozali & Lukmanul Hakim

konsep keadilan sebagai pembatas kekuasaan, bukan sebagai legitimasi
kekuasaan itu sendiri.?®

Lebih jauh, baik Ibnu Rusyd maupun Locke sama-sama mengembangkan
konsep keadilan substantif, yaitu keadilan yang bukan hanya bersifat formal
(berdasarkan hukum tertulis), tetapi juga harus menyentuh esensi moral,
kemanusiaan, dan kemaslahatan. Hukum yang tidak mampu menjamin nilai-
nilai tersebut dipandang sebagai hukum yang cacat. Oleh karena itu, kedua
tokoh ini sama-sama menawarkan pandangan hukum yang tidak dogmatis,
terbuka terhadap kritik, serta berpijak pada akal dan etika sosial. Gagasan-
gagasan mereka menjadi cikal bakal bagi terbentuknya wacana hukum progresif
baik di dunia Islam maupun Barat modern.

2. Perbedaan

Perbedaan utama antara pemikiran Ibnu Rusyd dan John Locke dalam hal
hukum dan keadilan terletak pada sumber legitimasi hukum serta fondasi moral
yang mendasarinya. Bagi Ibnu Rusyd, hukum berpijak pada wahyu (syariat)
yang diturunkan oleh Tuhan melalui ajaran Islam, namun dipahami dan
diterapkan melalui akal manusia. Dengan demikian, wahyu dan akal berjalan
berdampingan dalam membentuk sistem hukum yang adil.3° Sedangkan Locke
membangun kerangka hukum yang sekuler dan rasional, di mana hukum
bersumber dari kontrak sosial antara individu-individu rasional yang sepakat
menyerahkan sebagian kebebasan mereka kepada otoritas negara. Hukum
dalam pandangan Locke tidak berasal dari wahyu atau agama, tetapi dari

kesepakatan rasional bersama untuk melindungi hak kodrati manusia.3!

29 Faiz, hal.144
30 Halimatuzzahro, “Filsafat Politik Ibnu Rusyd.” hal.82
31 Pan Mohamad Faiz. Hal,142

18

Vol. 1 No. 1



Menafsirkan Keadilan Dalam Filsafat Hukum

Perbedaan penting lainnya muncul dalam konsepsi tentang keadilan dan
kekuasaan. Bagi Ibnu Rusyd, keadilan adalah tujuan moral dan sosial dari
syariat, yang harus dipahami secara filosofis dan diterapkan dengan
mempertimbangkan kemaslahatan masyarakat. Oleh karena itu, pemimpin yang
ideal menurut Ibnu Rusyd adalah seorang yang tidak hanya paham hukum,
tetapi juga bijak dan filosofis, karena tugasnya adalah menafsirkan hukum
Tuhan demi keseimbangan sosial. Sebaliknya, Locke menekankan pentingnya
struktur hukum formal dan institusional untuk menjaga keadilan. Dalam
pandangan Locke, keadilan bukan hanya persoalan nilai, tetapi juga sistem:
pemisahan kekuasaan, supremasi hukum (rule of law), dan hak rakyat untuk
mengganti pemerintahan adalah fondasi utama bagi tegaknya keadilan. Di sini,
Locke menekankan kedaulatan rakyat, sementara Ibnu Rusyd tetap memberi
peran penting pada otoritas moral dan etika pemimpin.

Secara epistemologis, Ibnu Rusyd percaya bahwa hukum memiliki dua
sumber utama: wahyu dan akal. Akal digunakan untuk menafsirkan wahyu, dan
jika keduanya tampak bertentangan, maka teks harus ditakwil agar tidak
bertentangan dengan prinsip rasionalitas dan keadilan. Sementara itu, Locke
menempatkan akal sebagai sumber tunggal pembenaran hukum. Dalam
kerangka ini, akal manusia cukup untuk mengenali hukum alam, memahami
keadilan, dan menetapkan struktur pemerintahan. Locke bahkan memisahkan
secara tegas antara hukum publik dan keyakinan pribadi: hukum tidak boleh
didasarkan pada agama tertentu agar keadilan dapat berlaku universal dan tidak
diskriminatif.32

Lebih jauh, dalam soal peran agama, Ibnu Rusyd tidak memisahkan

antara hukum, filsafat, dan agama. la justru berusaha menunjukkan bahwa

%2 Yoga Wiratama, hal.622
19

Vol. 1 No. 1



Imam Ghozali & Lukmanul Hakim

syariat Islam jika dipahami dengan benar akan selalu sejalan dengan filsafat dan
keadilan. Sebaliknya, Locke menolak campur tangan negara dalam urusan iman,
dan menyatakan bahwa kebebasan beragama adalah hak mutlak yang tidak
boleh dibatasi oleh hukum negara. Maka, Ibnu Rusyd menawarkan model
keadilan berbasis integrasi nilai wahyu dan rasionalitas, sedangkan Locke
menawarkan keadilan yang berbasis perlindungan atas kebebasan individu
melalui hukum sekuler.
3. Relevansi di Era Sekarang

Pemikiran Ibnu Rusyd dan John Locke tentang hukum dan keadilan
memiliki relevansi yang sangat kuat dalam konteks dunia kontemporer,
terutama di tengah tantangan global terhadap supremasi hukum, hak asasi
manusia, dan pluralisme. Ibnu Rusyd dengan gagasannya yang
mengintegrasikan syariat dan rasionalitas menawarkan perspektif penting bagi
negara-negara muslim modern dalam menyusun sistem hukum yang tidak
hanya berpijak pada teks agama, tetapi juga mempertimbangkan prinsip moral,
kemaslahatan sosial, dan dinamika zaman. Pendekatannya mendorong
pembaruan hukum Islam yang tidak kaku, tetapi kontekstual, terbuka terhadap
ijtihad, dan menjunjung tinggi keadilan substantif. Hal ini menjadi sangat
penting dalam menjawab persoalan-persoalan hukum yang muncul dalam
masyarakat multikultural dan demokratis saat ini.33

Sementara itu, pemikiran John Locke memberi fondasi penting bagi
negara-negara demokratis modern dalam menegakkan rule of law, hak asasi
manusia, dan kebebasan individu. Konsep-konsep seperti kontrak sosial,
pemisahan kekuasaan, dan kebebasan beragama masih menjadi pilar utama

dalam sistem pemerintahan konstitusional. Dalam konteks era digital dan

33 Solihin, hal.11
20

Vol. 1 No. 1



Menafsirkan Keadilan Dalam Filsafat Hukum

globalisasi yang mempercepat perubahan sosial, gagasan Locke tentang
keadilan sebagai perlindungan terhadap hak kodrati dan kebebasan berpikir
tetap menjadi rujukan yang relevan, terutama ketika kekuasaan negara atau
kelompok mayoritas cenderung menekan minoritas.

Lebih dari itu, keduanya sama-sama menolak absolutisme kekuasaan,
baik dalam bentuk otoritarianisme agama maupun politik. Ibnu Rusyd
menentang penafsiran agama yang kaku dan tertutup dari filsafat, sementara
Locke menolak kekuasaan monarki absolut dan menyuarakan perlunya
partisipasi rakyat. Di tengah meningkatnya populisme, ekstremisme, dan
polarisasi politik di berbagai belahan dunia, pemikiran mereka menjadi penting
sebagai pegangan untuk menyeimbangkan antara kebebasan individu, moralitas
publik, dan stabilitas hukum.3#

Dengan demikian, pemikiran Ibnu Rusyd dan John Locke tidak hanya
bernilai sejarah, tetapi juga memberikan kerangka konseptual yang relevan bagi
pembaruan hukum, perlindungan HAM, dan penguatan demokrasi. Keduanya
menawarkan inspirasi bagi pembentukan sistem hukum yang rasional, adil, dan
humanis, yang tetap bisa berakar pada nilai-nilai tradisional namun adaptif

terhadap perkembangan zaman.3

34 Selfario, hal.61
% Bato, “Manusia Dibakar! HAM Dan Keadilan Harus Ditegakkan (Perspektif HAM Menurut John
Locke).” Hal.1420

21

Vol. 1 No. 1



Imam Ghozali & Lukmanul Hakim

Kesimpulan

Penelitian ini membandingkan pandangan Ibnu Rusyd dan John Locke mengenai
hukum dan keadilan. Ibnu Rusyd menekankan integrasi antara wahyu dan akal serta
pentingnya mempertimbangkan maqashid al-shariah dalam penerapan hukum, guna
mencapai keadilan substantif. Locke, sebaliknya, mendasarkan hukum pada rasionalitas,
kontrak sosial, dan hak kodrati manusia, dengan legitimasi hukum berasal dari
persetujuan rakyat. Keduanya menolak kekuasaan absolut dan menekankan peran akal.
Perbedaan utama terletak pada sumber legitimasi hukum: wahyu dan akal bagi Ibnu
Rusyd, hukum alam dan rasionalitas bagi Locke. Pemikiran mereka relevan dalam
konteks hukum modern, dan sintesis keduanya berpotensi menjadi dasar sistem hukum

yang adil, manusiawi, dan kontekstual.

Daftar Pustaka
Afriyanto, Renaldy, Ainur Gufron, Ahmad Syauqi Bawashir, dan Rahmad Ready

Kurniawan. “Eksistensi Asas Kepastian Hukum, Kemanfaatan Hukum Dan
Keadilan Hukum Sebagai Tujuan Hukum Di Indonesia Dalam Perspektif Para
Filsuf.” Unizar Law Review 7, no. 2 (2024): 203—11.

ANNAS-NIM, SYAIFUL, Et Al. Filsafat Hukum Islam Ibnu Rusyd Dan Implikasinya
Terhadap Hukum Keluarga (Studi Kitab Bidayah Al-Mujtahid Wa Nihayah Al-
Mugtasid). 2008. Phd Thesis. UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta.

Aprita, Serlika. “Merajut Kepastian Hukum dan Keadilan.” Jurnal Kepastian Hukum
dan Keadilan 4, no. 1 (2022).

Bato, Kamilus. “Manusia Dibakar! HAM Dan Keadilan Harus Ditegakkan (Perspektif
HAM Menurut John Locke).” JISOS: Jurnal Ilmu Sosial 2, no. 1 (2023): 1419—
28.

Bazary, Solihin Solihin, Kiki Karsa, Sheila Indah, dan Derin Marseli. “Pemikiran
Hukum John Locke Dan Landasan Hak Asasi Manusia.” Das Sollen: Jurnal

Kajian Kontemporer Hukum Dan Masyarakat 2, no. 01 (2024).

22

Vol. 1 No. 1



Menafsirkan Keadilan Dalam Filsafat Hukum

Faiz, Pan Mohamad. “Teori Keadilan John Rawls (John Rawls’ Theory of Justice).”
Jurnal Konstitusi 6, no. 1 (2009): 135-49.

Febrina, Rahmi. “Konsep pendidikan Menurut ibn khaldtin dan john locke,” 2016.

Halimatuzzahro, Halimatuzzahro. “Filsafat Politik Ibnu Rusyd.” Refleksi Jurnal Filsafat
dan Pemikiran Islam 17, no. 1 (t.t.): 79-93.

Hamkah, Zainuddin. “Ibnu Rusyd:(Pembelaan Terhadap Para Filosof).” Ash-Shahabah:
Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam 4, no. 1 (2018): 49-54.

Hariyanto, Ignatius. John Locke dan Akar Pemikiran Kekayaan Intelektual. Kepustakaan
Populer Gramedia, 2021.

John Locke, Second Treaties of civil government, 1690, Indiana: Hackett publishing
company

Locke, Two Treatises of Government, ed. Thomas Hollis (A. Millar et al., 1764Fink, H.
(2010). Filsafat Sosial. Yogyakarta: Pustaka Pelajar

LUBIS, Dian Asriani. Kepailitan Menurut Ibnu Rusyd dan Perbandingannya dengan
Hukum Kepailitan Indonesia. 2011. PhD Thesis. Universitas Islam Negeri
Sultan Syarif Kasim Riau.

NGAZIZAH, Dhaoul; MAWARDI, Kholid. Integrasi Filsafat Dan Agama Dalam
Perspektif Ibnu Rusyd. Jurnal llmiah Mandala Education, 2022, 8.1.

Nurzeha, Fahrul Kharis, dan Ahmad Khudori Soleh. “The RASIONALISME HUKUM
ISLAM PERPEKTIF IBNU RUSYD.” Raudhah Proud To Be Professionals:
Jurnal Tarbiyah Islamiyah 7, no. 2 (2022): 204-18.

“Pengaruh Perkembangan Pemikiran Filsafat Hukum Dalam Hakekat Keadilan.”
Multilingual: Journal of Universal Studies 3, no. 4 (2023): 618-27.

Pikulun, Selfario Adhityawan, dan Baiq Vara Arisinda Seftian. “HUKUM SEBAGAI
PILAR PERLINDUNGAN HAK KODRAT: TELAAH TEORI JOHN LOCKE
DALAM SISTEM HUKUM MODERN.”  Al-Mugaronah:  Jurnal
Perbandingan Mazhab dan Hukum 3, no. 2 (2024): 54-66.

PIKULUN, Selfario Adhityawan; SEFTIAN, Baiq Vara Arisinda. HUKUM SEBAGALI

PILAR PERLINDUNGAN HAK KODRAT: TELAAH TEORIJOHN LOCKE
23

Vol. 1 No. 1



Imam Ghozali & Lukmanul Hakim

DALAM SISTEM HUKUM MODERN. 4/-Mugaronah: Jurnal Perbandingan
Mazhab dan Hukum, 2024, 3.2: 54-66.

Pradigta, Iklil. Ibnu Rusyd: Biografi & Intisari Filsafatnya. DIVA PRESS, t.t.

Pramono, Muhammad Fajar, dan Haila Fardyatullail. “Pemikiran Ibnu Rusyd dalam
Mengonsep Negera yang Ideal: Studi Kajian Kepustakaan.” Madania: Jurnal
Ilmu-Ilmu Keislaman 12, no. 2 (t.t.): 72—84.

Sahetapy, JE. “Hukum dan keadilan.” Jurnal Hukum & Pembangunan 21, no. 1 (1991):
11.

Su’eb, Su’eb. “PEMIKIRAN MODERATIF USHUL FIQH IBN RUSYD DALAM
PEMBENTUKAN HUKUM,,” 2024.

Wahid, Abdul. “Keadilan Restoratif: Upaya Menemukan Keadilan Substantif?” Jurnal
Ius Constituendum 7, no. 2 (2022): 307-21.

Wiratama, Yoga. “Pengaruh Perkembangan Pemikiran Filsafat Hukum Dalam Hakekat

Keadilan.” Multilingual: Journal of Universal Studies 3, no. 4 (2023): 618-27.

24

Vol. 1 No. 1



