
Qanun: Jurnal Hukum Islam dan Tata Negara 
ISSN (p):xxxx-xxxx; ISSN (e): xxxx-xxxx – Vol. 1 No. 1 Juni (2025) 
https://ejournal.stital.ac.id/index.php/Qanun 

 

MENAFSIRKAN KEADILAN DALAM FILSAFAT HUKUM: STUDI 

KOMPARATIF PEMIKIRAN IBNU RUSYD DAN JOHN LOCKE 

 
Imam Ghozali 

STIT Al Ibrohimy Bangkalan 
Lukmanul Hakim  

STIT Al Ibrohimy Bangkalan 
 

 
Abstrak: 

Penelitian ini membahas keadilan dalam konteks filsafat hukum melalui studi 
komparatif terhadap dua tokoh besar dari tradisi Timur dan Barat, yakni Ibnu Rusyd 
dan John Locke dengan fokus pembahasan eksistensi Hukum dan Keadilan. 
Pendekatan kualitatif berbasis studi pustaka dan analisis filosofis-komparatif. Ibnu 
Rusyd memandang hukum sebagai sarana mencapai keadilan substantif melalui 
integrasi wahyu dan akal, serta menolak pemahaman hukum secara tekstual yang 
tidak mempertimbangkan maqashid al-shariah. Sementara itu, Locke membangun 
dasar hukum dari kontrak sosial dan hukum alam yang berlandaskan pada hak kodrati 
manusia seperti hidup, kebebasan, dan kepemilikan, serta menekankan bahwa hukum 
sah apabila lahir dari persetujuan rakyat. Analisis menunjukkan bahwa keduanya 
sama-sama menjadikan akal sebagai alat evaluasi hukum dan menolak kekuasaan 
absolut, meskipun berbeda dalam sumber legitimasi hukum: Ibnu Rusyd berpijak pada 
wahyu dan akal, sedangkan Locke pada rasionalitas sekuler. Temuan ini menegaskan 
bahwa pemikiran hukum dan keadilan yang integratif, rasional, dan kontekstual dapat 
menjadi fondasi penting dalam pembangunan sistem hukum modern yang adil dan 
inklusif, baik dalam masyarakat Islam maupun negara-negara demokratis. 

 
Kata Kunci: Hukum, keadilan, ibnu rusyd, john locke 

 
Abstract 

This study explores the existence of law and justice through a comparative analysis of two major 
thinkers from Eastern and Western traditions, namely Ibn Rushd and John Locke, using a 
qualitative approach based on literature review and philosophical-comparative analysis. Ibn 
Rushd views law as a means to achieve substantive justice by integrating revelation and reason, 
rejecting purely textual interpretations that disregard the objectives of Sharia (maqāṣid al-
sharī‘ah). Meanwhile, Locke builds his legal philosophy on social contract theory and natural 
law, grounded in the inalienable rights of individuals—life, liberty, and property—and asserts 
that legitimate law must be based on the consent of the governed. The analysis shows that both 
thinkers employ reason as a critical tool for evaluating law and reject absolute power, although 
they differ in the source of legal legitimacy: Ibn Rushd combines reason with divine revelation, 
while Locke relies on secular rationality. These findings affirm that an integrative, rational, and 
contextual approach to law and justice can serve as a vital foundation for building fair and 
inclusive legal systems in both Islamic societies and modern democratic states. 
 
Keyword: Hukum, Keadilan, Ibnu Rusyd, John locke 



Imam Ghozali & Lukmanul Hakim 

2 

Vol. 1 No. 1 

Pendahuluan 

Masalah hukum dan keadilan merupakan isu klasik yang terus relevan 

sepanjang sejarah peradaban manusia. Hingga saat ini, perdebatan mengenai 

keduanya belum menemukan titik henti, bahkan semakin kompleks dalam 

berbagai konteks sosial, politik, dan budaya. J.E. Sahetapy dalam tulisannya 

menegaskan bahwa hukum dan keadilan adalah konsep yang tidak hanya saling 

berkaitan, tetapi juga bersifat relatif, relasional, dan kontekstual. Dalam 

praktiknya, hukum tidak selalu identik dengan keadilan, dan penerapannya 

seringkali menghadirkan pertanyaan moral maupun filosofis yang mendalam.1 

Kajian mengenai konsep keadilan dan hukum telah dilakukan oleh 

berbagai peneliti sebelumnya. Dalam penelitian Abdul Wahid dalam jurnalnya 

yang berjudul “Keadilan Restoratif” menulis bahwa  konsep keadilan substantif 

dikaji melalui pendekatan restorative justice sebagai alternatif dari sistem 

peradilan pidana konvensional. Penelitian ini menekankan bahwa hukum 

seharusnya tidak hanya dilihat sebagai peraturan kaku, tetapi sebagai sarana 

untuk mencapai keadilan yang kontekstual dan relasional, terutama dalam 

kasus-kasus ringan yang menyangkut harmoni sosial antara pelaku, korban, dan 

masyarakat.2 

Selanjutnya Serlika Aprita membahas tentang penerapan mediasi penal 

dalam menangani tindak pidana ringan sebagai bagian dari penerapan keadilan 

restoratif. Dalam konteks ini, mediasi penal dipahami sebagai alternatif 

penyelesaian perkara pidana yang tidak selalu harus diselesaikan di pengadilan. 

Tujuannya adalah untuk menciptakan penyelesaian yang adil dan bermanfaat 

bagi semua pihak yang terlibat, baik korban maupun pelaku. Penelitian ini 

 
1 JE Sahetapy, “Hukum dan keadilan,” Jurnal Hukum & Pembangunan 21, no. 1 (1991): h.11. 
2 Abdul Wahid, “Keadilan Restoratif: Upaya Menemukan Keadilan Substantif?,” Jurnal Ius 
Constituendum 7, no. 2 (2022): h.310. 



Menafsirkan Keadilan Dalam Filsafat Hukum 

3 

Vol. 1 No. 1 

menyoroti pentingnya peran aparat penegak hukum, seperti jaksa dan polisi, 

yang memiliki diskresi atau kewenangan khusus untuk memutuskan apakah 

suatu perkara bisa diselesaikan melalui mediasi penal. Jika aparat menilai bahwa 

perkara tersebut bisa diselesaikan tanpa harus masuk proses persidangan, maka 

mediasi penal dapat menjadi solusi yang lebih manusiawi dan berkeadilan. Hal 

ini sejalan dengan prinsip keadilan restoratif yang menitikberatkan pada 

pemulihan hubungan sosial, bukan sekadar pemberian hukuman.3 

Afriyanto dalam penelitiannya memaparkan pentingnya filsafat hukum 

sebagai dasar dalam memahami tujuan hukum yang meliputi tiga aspek: 

kepastian hukum, kemanfaatan hukum, dan keadilan hukum. Dalam konteks 

ini, hukum tidak hanya dipahami sebagai norma tertulis, tetapi sebagai 

instrumen yang memerlukan refleksi filosofis dalam penerapannya, terutama 

melalui peran hakim dalam penemuan hukum (rechtsvinding) dan 

pembentukan hukum (rechtsvorming).4 

Dari berbagai kajian pustaka tersebut menunjukkan bahwa keadilan tidak 

dapat dimaknai secara tunggal dan absolut, melainkan harus dipahami sebagai 

suatu proses yang dipengaruhi oleh konteks sosial, nilai-nilai lokal, serta 

perkembangan pemikiran filosofis. Dengan demikian penelitian ini berangkat 

dari pertanyaan mendasar mengenai bagaimana konsep hukum dan keadilan 

dipahami serta dikembangkan oleh dua tokoh besar dari dunia Timur dan Barat, 

yaitu Ibnu Rusyd dan John Locke. Keduanya merupakan pemikir rasional yang 

hidup di masa dan tempat berbeda, namun memiliki pengaruh besar terhadap 

perkembangan teori hukum dan filsafat politik. 

 
3 Serlika Aprita, “Merajut Kepastian Hukum dan Keadilan,” Jurnal Kepastian Hukum dan Keadilan 4, 
no. 1 (2022).h.15 
4 Renaldy Afriyanto dkk., “Eksistensi Asas Kepastian Hukum, Kemanfaatan Hukum Dan Keadilan 
Hukum Sebagai Tujuan Hukum Di Indonesia Dalam Persp ektif Para Filsuf,” Unizar Law Review 7, 
no. 2 (2024):h.209. 



Imam Ghozali & Lukmanul Hakim 

4 

Vol. 1 No. 1 

Ibnu Rusyd, sebagai filsuf Muslim dari Andalusia, memahami keadilan 

sebagai keselarasan antara akal dan syariat, pentingnya hukum dalam menjaga 

keteraturan sosial dengan tetap berpijak pada nilai-nilai moral dan rasionalitas. 

Serta menekankan pentingnya rasio dalam menafsirkan hukum syariat, serta 

mengintegrasikan filsafat Yunani dengan pemikiran Islam. Bagi Ibnu Rusyd, 

keadilan tercapai ketika hukum yang dijalankan sesuai dengan akal sehat dan 

maslahat umat.5 Sementara itu, John Locke sebagai tokoh pemikir dari Eropa 

modern, memandang hukum sebagai kontrak sosial yang dilahirkan untuk 

melindungi hak-hak alamiah individu, seperti hak atas kebebasan, kehidupan, 

dan kepemilikan.6 

Keduanya memiliki titik temu dalam rasionalitas hukum, tetapi berbeda 

dalam landasan metafisik dan epistemologisnya. Ibnu Rusyd berpijak pada 

wahyu dan akal sebagai dasar hukum,7 sementara Locke sepenuhnya 

mengandalkan akal dan pengalaman sebagai dasar legitimasi hukum dalam 

masyarakat. Ketegangan antara hukum dan keadilan tampak jelas dalam 

dinamika sosial, di mana masyarakat seringkali menghadapi situasi di mana 

penegakan hukum tidak mencerminkan rasa keadilan. Hal ini menunjukkan 

bahwa keadilan tidak dapat dilihat hanya dari norma hukum yang tertulis, 

melainkan harus didekati dari berbagai perspektif, termasuk filsafat hukum.8 

 

Metode Penelitian 

 
5 Ibnu Rusyd, Bidayat al-Mujtahid wa Nihayat al-Muqtasid, terj. Imran Rosyadi, (Bandung: Pustaka 
Setia, 2018).hal.21 
6 John Locke, Two Treatises of Government, ed. Peter Laslett, (Cambridge: Cambridge University Press, 
1988).hal.59 
7 M. Fahmi, “Konsep Keadilan dalam Filsafat Politik Ibnu Rusyd,” Jurnal Filsafat Islam, Vol. 6 No. 2 

(2021): hal.115-117. 
8 Rizky Ramadhan, “Kritik John Locke terhadap Absolutisme dan Relevansinya dalam Demokrasi,” Jurnal 
Hukum & Politik, Vol. 4 No. 1 (2022): hal.49 



Menafsirkan Keadilan Dalam Filsafat Hukum 

5 

Vol. 1 No. 1 

Studi ini akan menganalisis pemikiran dua tokoh besar, yakni Ibnu Rusyd 

dari tradisi filsafat Islam dan John Locke dari pemikiran barat. Kedua tokoh ini 

memiliki pandangan mendalam mengenai hukum dan keadilan dalam kerangka 

filsafat masing-masing. Ibnu Rusyd menekankan pentingnya akal dan keadilan 

sebagai bagian dari tatanan syariah yang rasional, sementara Locke 

mengedepankan hukum alam dan hak-hak individual sebagai dasar 

pembentukan hukum yang adil. Berdasarkan penjelasan diatas penulis 

berupaya menggali eksistensi hukum dan keadilan menurut dua tokoh dengan 

latar budaya dan zaman yang berbeda, untuk menemukan titik temu maupun 

perbedaan mendasar yang dapat memperkaya wacana hukum dan keadilan 

dalam konteks kontemporer. 

Adapun kajian pustaka dalam penelitian ini akan menggunakan 

pendekatan filosofis dan analisis literatur dari karya-karya utama kedua tokoh, 

serta penelitian-penelitian terdahulu yang membahas teori keadilan, filsafat 

hukum, dan perbandingan pemikiran Timur dan Barat. Kajian ini bertujuan 

untuk menggali pemikiran mendalam dari Ibnu Rusyd dan John Locke melalui 

teks-teks orisinal maupun penafsiran kontemporer, serta mengeksplorasi 

keterkaitan konsep-konsep tersebut dalam realitas hukum modern. 

 

Pembahasan dan Hasil 

A. Biografi Ibnu Ruysd dan John Locke. 

1. Biografi Ibnu Ruysd 

Ibnu Rusyd, yang di dunia Barat dikenal sebagai Averroes, adalah salah 

satu ilmuwan dan filsuf besar dalam sejarah peradaban Islam. Ia lahir pada 

tahun 1126 M di Kordoba, Andalusia (kini wilayah Spanyol). Ayah dan 

kakeknya merupakan hakim dan ulama terkemuka, sehingga sejak kecil Ibnu 



Imam Ghozali & Lukmanul Hakim 

6 

Vol. 1 No. 1 

Rusyd telah terbiasa berada dalam lingkungan intelektual yang sangat kuat dan 

terbuka terhadap berbagai cabang ilmu pengetahuan.Sejak muda, Ibnu Rusyd 

menekuni berbagai bidang studi seperti ilmu agama, hukum Islam (fiqh), logika, 

filsafat, kedokteran, astronomi, fisika, psikologi, matematika, dan linguistik.9 

Karier profesionalnya dimulai ketika ia diangkat menjadi hakim di 

Sevilla, sebelum akhirnya dipercaya sebagai hakim agung (qadhi al-qudhat) di 

Kordoba, kota kelahirannya. Dalam posisi ini, ia menjadi penasihat medis bagi 

para khalifah, sekaligus terus menulis dan mengembangkan karya-karya filsafat 

dan ilmu pengetahuan. Meskipun mengalami penolakan di kalangan umat Islam 

pada masa itu, pemikiran Ibnu Rusyd justru mendapatkan pengakuan luas di 

kalangan ilmuwan dan filsuf Eropa. Karya-karyanya diterjemahkan ke dalam 

bahasa Latin dan Ibrani, dan menjadi rujukan penting dalam kebangkitan 

intelektual Eropa. Oleh para cendekiawan Barat, ia diberi gelar "The 

Commentator" karena komentarnya yang mendalam terhadap karya Aristoteles, 

serta dijuluki "Bapak Rasionalisme" (Father of Rationalism)10 

Karya Ibnu Rusyd mencakup lebih dari 100 tulisan, mayoritas merupakan 

komentar atas karya-karya Aristoteles. Dalam bidang fikih, ia menulis "Bidayah 

al-Mujtahid", yang hingga kini menjadi literatur rujukan penting dalam studi 

perbandingan mazhab. Di bidang kedokteran, ia menghasilkan karya 

monumental berjudul "al-Kulliyyat fi at-Tibb", yang dikenal di Barat dengan 

judul Colliget, dan menjadi buku teks standar di berbagai universitas Eropa 

selama berabad-abad. Ibnu Rusyd wafat di Marrakesh pada tahun 1198 M, tetapi 

warisan keilmuannya terus hidup hingga hari ini. Pengaruhnya terasa baik di 

dunia Islam maupun di Barat, dan ia dianggap sebagai penghubung penting 

 
9 Iklil Pradigta, Ibnu Rusyd: Biografi & Intisari Filsafatnya (DIVA PRESS, t.t.).hal.34 
10 Zainuddin Hamkah, “Ibnu Rusyd:(Pembelaan Terhadap Para Filosof),” Ash-Shahabah: Jurnal 
Pendidikan Dan Studi Islam 4, no. 1 (2018): 49–54. 



Menafsirkan Keadilan Dalam Filsafat Hukum 

7 

Vol. 1 No. 1 

antara pemikiran filsafat Yunani klasik dan kebangkitan intelektual Eropa pada 

masa Renaisans.11 

2. Biografi John Locke. 

Sedangkan John Locke (1632–1704) adalah seorang filsuf Inggris yang 

dikenal sebagai salah satu tokoh besar dalam aliran empirisme. Ia lahir pada 29 

Agustus 1632 di Wrington, dekat Bristol, dalam sebuah keluarga kelas 

menengah. Ayahnya, seorang pengacara sekaligus pendukung parlemen, turut 

terlibat dalam Perang Saudara Inggris melawan Raja Charles I. Latar belakang 

keluarga yang mendukung kebebasan politik ini membentuk pemikiran Locke 

di kemudian hari. Locke menerima pendidikan awalnya di Westminster School, 

sebuah institusi bergengsi, pada periode 1646–1652. Setelah itu, ia melanjutkan 

ke Christ Church, Oxford, di mana ia menyelesaikan gelar Bachelor of Arts (B.A.) 

pada tahun 1656 dan gelar Master of Arts (M.A.) pada tahun 1658. Meskipun 

pendidikannya di Oxford berfokus pada metode skolastik tradisional, Minatnya 

pada filsafat tumbuh setelah membaca karya René Descartes, yang memberinya 

pandangan baru tentang logika dan metode berpikir.12 

Selain filsafat, Locke mendalami berbagai bidang ilmu, termasuk kimia, 

fisika, dan kedokteran. Ia berhasil mendapatkan izin praktik kedokteran pada 

tahun 1674, yang kemudian membantunya menjalin hubungan profesional 

dengan Lord Ashley (Earl of Shaftesbury). Sebagai sekretaris dan dokter pribadi 

Lord Ashley, Locke memiliki akses ke dunia politik dan intelektual yang luas. 

Pada tahun 1675, Locke pindah ke Paris, di mana ia berinteraksi dengan para 

filsuf besar seperti pengikut Descartes dan Pierre Gassendi, yang memengaruhi 

pandangan empirisnya. Dari tahun 1683 hingga 1688, Locke hidup di 

 
11 Pradigta, Ibnu Rusyd: Biografi & Intisari Filsafatnya.hal.27 
12 Rahmi Febrina, “Konsep pendidikan Menurut ibn khaldūn dan john locke,” 2016.hal.67 



Imam Ghozali & Lukmanul Hakim 

8 

Vol. 1 No. 1 

pengasingan di Belanda, di mana ia menyusun banyak karyanya, termasuk 

konsep tentang toleransi beragama. Ia kembali ke Inggris setelah Revolusi 

Agung (1688), yang menggulingkan Raja James II dan mengukuhkan 

pemerintahan parlementer. Locke menjadi pendukung kuat sistem 

pemerintahan yang berbasis hak-hak individu dan demokrasi.13 

Locke meninggal pada Oktober 1704, meninggalkan warisan intelektual 

yang mendalam. Teorinya tentang tabula rasa, yang menyatakan bahwa 

manusia lahir sebagai "kertas putih" tanpa pengetahuan bawaan, menjadi 

fondasi bagi pandangan modern tentang pendidikan dan pembentukan 

karakter. Pemikirannya tentang hak asasi manusia, toleransi beragama, dan 

pemerintahan sipil tidak hanya memengaruhi perkembangan filsafat Barat 

tetapi juga membentuk prinsip-prinsip dasar banyak konstitusi modern. 

B. Pemikiran Hukum dan Keadilan Ibnu Rusyd 

1. Hukum 

Ibnu Rusyd (Averroes) hidup di masa keemasan Islam, tepatnya pada 

abad ke-12 di Andalusia (Spanyol Islam), sebuah wilayah yang kala itu menjadi 

pusat peradaban ilmu dan dialog antarbudaya. Sebagai seorang cendekiawan 

muslim, Ibnu Rusyd dikenal karena keluasan keilmuannya yang mencakup 

bidang fiqh, filsafat, kedokteran, astronomi, dan bahkan linguistik. Pemikiran 

hukumnya terbentuk dalam lingkungan kosmopolitan dan plural, yang 

mempertemukannya dengan berbagai tradisi hukum, baik Islam maupun 

filsafat Yunani klasik. Latar ini memengaruhi pendekatan rasional dan 

sistematisnya dalam memahami hukum dan keadilan. Ia tidak hanya memahami 

 
13 Ignatius Hariyanto, John Locke dan Akar Pemikiran Kekayaan Intelektual (Kepustakaan Populer 
Gramedia, 2021).hal.11-13 



Menafsirkan Keadilan Dalam Filsafat Hukum 

9 

Vol. 1 No. 1 

syariat sebagai seperangkat peraturan normatif, tetapi juga sebagai sarana 

menuju tatanan masyarakat yang adil dan bermartabat. 

Dalam karya besarnya Bidayat al-Mujtahid wa Nihayat al-Muqtashid, Ibnu 

Rusyd menunjukkan pendekatan yang unik dan mendalam terhadap hukum 

Islam. Ia tidak sekadar menyalin pendapat mazhab-mazhab, melainkan 

menganalisis argumen-argumen hukum dengan cermat dan rasional. Misalnya, 

dalam membahas hukum ibadah atau muamalah, ia sering kali menyajikan 

perbedaan pendapat dari ulama terdahulu, lalu memberikan pertimbangan 

filosofis dan kontekstual terhadap masing-masing pandangan. Hal ini 

memperlihatkan bahwa bagi Ibnu Rusyd, hukum bukan hanya perintah-

perintah normatif yang harus ditaati secara dogmatis, melainkan hasil dari 

proses pemikiran yang rasional dan terbuka terhadap perbedaan. Ia mendorong 

para mujtahid untuk tidak sekadar mengutip, tetapi juga memahami hikmah di 

balik hukum tersebut.14 

Menurut Ibnu Rusyd, esensi hukum terletak pada pencapaian keadilan. 

Ia memandang keadilan bukan semata-mata dalam pengertian formal (sekadar 

menegakkan aturan), tetapi keadilan substantif yang mempertimbangkan 

kondisi sosial, budaya, dan moral masyarakat. Oleh karena itu, hukum yang adil 

adalah hukum yang dapat diakses dan dipahami oleh akal sehat. Dalam hal ini, 

Ibnu Rusyd menegaskan bahwa akal dan wahyu tidak saling bertentangan, 

bahkan saling melengkapi. Bila terdapat kontradiksi antara teks wahyu dan 

pemikiran rasional, maka teks perlu ditakwil agar substansinya tidak 

bertentangan dengan prinsip keadilan. Pandangan ini membuka ruang besar 

 
14 Su’eb Su’eb, “PEMIKIRAN MODERATIF USHUL FIQH IBN RUSYD DALAM PEMBENTUKAN 
HUKUM,” 2024.hal.27 



Imam Ghozali & Lukmanul Hakim 

10 

Vol. 1 No. 1 

bagi fleksibilitas hukum Islam di tengah perubahan zaman dan dinamika sosial 

yang terus berkembang. 

Salah satu prinsip penting dalam pemikiran hukum Ibnu Rusyd adalah 

konsep maslahah atau kemaslahatan umum. Ia berpandangan bahwa hukum 

harus bertujuan mewujudkan kemanfaatan bagi umat manusia, baik dalam 

aspek spiritual maupun material. Dengan demikian, hukum tidak boleh hanya 

menjadi alat legitimasi kekuasaan, melainkan harus mengayomi dan melindungi 

seluruh anggota masyarakat, khususnya yang lemah. Dalam konteks ini, Ibnu 

Rusyd bisa dikatakan memiliki visi hukum yang progresif dan berpihak pada 

keadilan sosial. Ia juga menolak bentuk-bentuk pemaksaan hukum yang tidak 

rasional atau tidak mempertimbangkan realitas sosial masyarakat.15 

2. Keadilan. 

Bagi Ibnu Rusyd, keadilan merupakan pilar utama dalam kehidupan 

sosial dan politik, yang memiliki landasan rasional, etis, dan syar’i. Keadilan, 

menurutnya, bukan hanya soal hukum yang diberlakukan, tapi bagaimana 

hukum itu mampu mewujudkan keseimbangan, kemaslahatan, dan keadilan 

substantif. Ia mengkritik penerapan hukum yang hanya berfokus pada aspek 

tekstual, tanpa mempertimbangkan tujuan moral dan rasionalitas di balik 

hukum tersebut. 

Ibnu Rusyd membedakan dua sisi keadilan yang harus dijalankan secara 

seimbang dalam kehidupan sosial dan kenegaraan: keadilan legal-formal dan 

keadilan substantif-rasional. Keadilan legal-formal adalah bentuk keadilan yang 

ditetapkan berdasarkan peraturan hukum yang berlaku secara eksplisit dan 

tertulis. Dalam konteks Islam, hal ini merujuk pada aturan-aturan yang 

 
15 Fahrul Kharis Nurzeha dan Ahmad Khudori Soleh, “The RASIONALISME HUKUM ISLAM 
PERPEKTIF IBNU RUSYD,” Raudhah Proud To Be Professionals: Jurnal Tarbiyah Islamiyah 7, no. 2 
(2022): 208. 



Menafsirkan Keadilan Dalam Filsafat Hukum 

11 

Vol. 1 No. 1 

bersumber dari syariat, seperti hukum pidana, perdata, dan tata cara ibadah. 

Namun bagi Ibnu Rusyd, penerapan hukum secara literal tidak cukup untuk 

menghadirkan keadilan yang sejati. Ia menolak anggapan bahwa keadilan hanya 

bisa ditegakkan dengan patuh terhadap teks tanpa mempertimbangkan tujuan 

moral dan kemanfaatan sosial di balik hukum tersebut.16 

Di sisi kedua, yaitu keadilan substantif-rasional. Bagi Ibnu Rusyd, hukum 

harus dimaknai secara kontekstual menggunakan akal (‘aql) sebagai alat utama 

untuk menafsirkan makna terdalam dari suatu hukum. Ia sangat terinspirasi 

oleh Aristoteles, yang juga membedakan antara justice as equality (keadilan 

formal) dan justice as equity (keadilan substantif). Dalam filsafatnya, Ibnu Rusyd 

menyatakan bahwa akal manusia berfungsi sebagai sarana untuk menyelami 

kehendak Tuhan melalui hukum-hukum alam dan rasionalitas. Jadi, ketika 

sebuah hukum tampak menimbulkan kerugian atau ketidakadilan dalam 

praktiknya, maka hukum tersebut harus dievaluasi ulang demi mencapai 

maqashid al-shariah tujuan-tujuan syariat yang bersifat universal, seperti 

melindungi jiwa, harta, dan kehormatan.17 

Dalam hal ini, Ibnu Rusyd menolak doktrin literalisme yang ekstrem. Ia 

percaya bahwa kebenaran dapat ditemukan tidak hanya melalui wahyu, tetapi 

juga melalui akal yang sehat. Oleh karena itu, peran filsafat sangat penting 

dalam menyeimbangkan antara teks dan konteks, serta antara aturan normatif 

dan keadilan praktis. Ibnu Rusyd juga percaya bahwa syariat tidak akan 

mungkin bertentangan dengan filsafat, karena keduanya berasal dari sumber 

yang sama: kebenaran dan hikmah. Maka dari itu, sebuah sistem hukum atau 

pemerintahan yang hanya menjalankan hukum secara tekstual tanpa 

 
16 Halimatuzzahro Halimatuzzahro, “Filsafat Politik Ibnu Rusyd,” Refleksi Jurnal Filsafat dan 
Pemikiran Islam 17, no. 1 (t.t.): hal.79. 
17 Halimatuzzahro.hal.81 



Imam Ghozali & Lukmanul Hakim 

12 

Vol. 1 No. 1 

mempertimbangkan realitas sosial, bisa menimbulkan ketimpangan dan 

penindasan. Keadilan, dalam pandangannya, adalah kemampuan untuk 

mengaktualisasikan nilai-nilai etis dari syariat dalam bentuk yang bisa dirasakan 

secara nyata oleh masyarakat.18 

Pemikiran Ibnu Rusyd juga mencerminkan kritik terhadap kekuasaan 

otoriter yang tidak rasional. Ia menolak dominasi politik yang mendistorsi 

makna keadilan demi kepentingan elite. Dalam konteks politik, ia menyuarakan 

bahwa negara seharusnya dijalankan berdasarkan prinsip hukum dan keadilan, 

bukan berdasarkan kehendak sepihak penguasa. Dalam karyanya yang 

membahas filsafat politik seperti Tahafut at-Tahafut, Bagi Ibnu Rusyd, negara 

ideal adalah negara yang menjamin kebebasan berpikir, pengembangan ilmu 

pengetahuan, serta menghargai keberagaman. Pemikiran hukum dan keadilan 

Ibnu Rusyd memiliki pengaruh besar, tidak hanya dalam dunia Islam tetapi juga 

di Barat. Ia menjadi jembatan penting dalam mentransmisikan pemikiran 

Yunani ke dunia Eropa. Pengaruhnya sangat terasa dalam tradisi rasionalisme 

Eropa, bahkan dijuluki sebagai “Bapak Rasionalisme Sekuler”. Relevansi 

pemikirannya sangat besar dalam konteks hukum modern yang menuntut 

keterbukaan, rasionalitas, dan keadilan sosial. Gagasannya tentang harmonisasi 

antara wahyu dan akal, serta pentingnya keadilan substantif, menjadi warisan 

penting dalam diskursus hukum kontemporer khususnya dalam konteks 

pluralitas dan demokrasi.19 

C. Pemikiran Hukum dan Keadilan Jhon Locke 

1. Hukum  

 
18 Nurzeha dan Soleh, “The RASIONALISME HUKUM ISLAM PERPEKTIF IBNU RUSYD.”hal.209 
19 Muhammad Fajar Pramono dan Haila Fardyatullail, “Pemikiran Ibnu Rusyd dalam Mengonsep 
Negera yang Ideal: Studi Kajian Kepustakaan,” Madania: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman 12, no. 2 (t.t.): 
72–84. 



Menafsirkan Keadilan Dalam Filsafat Hukum 

13 

Vol. 1 No. 1 

John Locke merupakan salah satu pemikir politik modern yang secara mendalam 

membahas hakikat hukum dan fungsinya dalam kehidupan bernegara. Dalam karya 

terkenalnya Two Treatises of Government, Locke menyatakan bahwa hukum bukan 

sekadar alat pengendali sosial, melainkan perwujudan dari akal dan moralitas manusia. 

Ia meyakini bahwa sebelum terbentuknya negara, manusia hidup dalam kondisi yang 

disebut sebagai state of nature, di mana setiap individu memiliki hak kodrati yang 

diberikan oleh Tuhan, yakni hak hidup, kebebasan, dan kepemilikan (life, liberty, and 

property). Dalam keadaan alami ini, manusia tidak hidup dalam kekacauan, melainkan 

terikat oleh hukum alam yang rasional. Hukum alam menurut Locke bersifat universal 

dan dapat dikenali oleh siapa pun melalui akal, tanpa harus menunggu legitimasi dari 

otoritas politik atau agama.20 

Lebih jauh, Locke menolak konsep kekuasaan absolut yang banyak dianut oleh 

penguasa Eropa saat itu. Ia menegaskan bahwa hukum seharusnya menjadi alat untuk 

membatasi kekuasaan, bukan membatasi rakyat. Dalam pandangannya, hukum hanya sah 

apabila didasarkan pada persetujuan rakyat (consent of the governed) dan dijalankan 

secara adil. Pemerintahan yang tidak menghormati hukum dan bertindak sewenang-

wenang dianggap telah melanggar kontrak sosial, dan oleh karena itu, rakyat berhak 

menggulingkan kekuasaan tersebut. Gagasan ini menjadikan Locke sebagai peletak dasar 

penting bagi konsep rule of law dalam negara demokrasi modern, di mana hukum harus 

mengikat semua pihak secara setara, termasuk penguasa.21 

Selain sebagai batas kekuasaan, hukum dalam pandangan Locke juga merupakan 

hasil dari kontrak sosial, yaitu kesepakatan kolektif individu untuk menyerahkan 

sebagian kebebasan mereka kepada negara demi perlindungan yang lebih besar. Hukum 

bukan sesuatu yang turun dari atas secara sepihak, tetapi dibentuk oleh rakyat untuk 

 
20 Solihin Solihin Bazary dkk., “Pemikiran Hukum John Locke Dan Landasan Hak Asasi Manusia,” 
Das Sollen: Jurnal Kajian Kontemporer Hukum Dan Masyarakat 2, no. 01 (2024).hal.9-10 
21 Selfario Adhityawan Pikulun dan Baiq Vara Arisinda Seftian, “HUKUM SEBAGAI PILAR 
PERLINDUNGAN HAK KODRAT: TELAAH TEORI JOHN LOCKE DALAM SISTEM HUKUM 
MODERN,” Al-Muqaronah: Jurnal Perbandingan Mazhab dan Hukum 3, no. 2 (2024): 54–66. 



Imam Ghozali & Lukmanul Hakim 

14 

Vol. 1 No. 1 

menjaga keamanan, hak, dan ketertiban. Oleh karena itu, hukum menurut Locke haruslah 

rasional, adil, dan fungsional. Jika hukum malah melanggar hak dasar rakyat, maka 

hukum tersebut kehilangan legitimasi.22 

Fungsi ganda hukum dalam teori Locke mencakup dua hal utama: pertama, 

menjaga hak-hak individu dari pelanggaran baik oleh sesama warga maupun oleh negara; 

dan kedua, mengatur interaksi sosial agar kehidupan masyarakat berlangsung secara adil 

dan teratur. Namun, Locke menekankan bahwa hukum yang sah bukan hanya hukum 

yang dibuat oleh lembaga formal, tetapi hukum yang selaras dengan nilai moral universal 

dan rasionalitas manusia. Karena itu, dalam filsafat hukumnya, terdapat keseimbangan 

antara kebebasan individu dan kewajiban sosial, antara perlindungan hak dan 

kewenangan negara.23 

2. Keadilan 

Konsep keadilan dalam pemikiran John Locke tidak dapat dilepaskan 

dari filsafat politiknya yang menekankan hak kodrati, hukum alam, dan kontrak 

sosial. Bagi Locke, keadilan bukanlah semata-mata soal kepatuhan terhadap 

hukum formal, tetapi tentang perlindungan hak-hak dasar setiap individu yang 

berasal dari kodrat manusia itu sendiri. Dalam kerangka ini, keadilan berarti 

memastikan bahwa setiap individu dapat menikmati hak-haknya secara setara 

tanpa gangguan dari pihak lain, termasuk negara.24 

John Locke memandang keadilan sebagai prinsip fundamental yang 

bertujuan untuk menjamin dan melindungi hak-hak kodrati yang melekat dalam 

diri setiap individu sejak lahir, yaitu hak hidup (life), kebebasan (liberty), dan 

kepemilikan (property). Hak-hak ini tidak berasal dari negara, agama, atau 

 
22 Yoga Wiratama, “Pengaruh Perkembangan Pemikiran Filsafat Hukum Dalam Hakekat 
Keadilan,” Multilingual: Journal of Universal Studies 3, no. 4 (2023): hal.618–620. 
23 Wiratama.hal.621 
24 Yoga Wiratama, “Pengaruh Perkembangan Pemikiran Filsafat Hukum Dalam Hakekat 
Keadilan,” Multilingual: Journal of Universal Studies 3, no. 4 (2023): 618–27. 



Menafsirkan Keadilan Dalam Filsafat Hukum 

15 

Vol. 1 No. 1 

tradisi, melainkan dari hukum alam (natural law) yang bersifat universal dan 

rasional. Oleh karena itu, keadilan bagi Locke bukan sekadar ketaatan terhadap 

hukum formal, tetapi kondisi di mana hak-hak tersebut dihormati dan dijamin 

sepenuhnya, tanpa diskriminasi dan tanpa ancaman dari kekuasaan politik atau 

sosial. Ia menegaskan bahwa hukum yang bertentangan dengan prinsip-prinsip 

moral alamiah adalah hukum yang tidak adil, meskipun disahkan secara legal. 

Locke mengaitkan konsep keadilan secara erat dengan teori kontrak sosial 

yang ia bangun sebagai dasar legitimasi kekuasaan. Dalam pandangannya, 

negara dibentuk bukan untuk menguasai rakyat, melainkan untuk menjadi 

penjaga keadilan, dengan jalan menegakkan hukum yang lahir dari persetujuan 

rakyat dan bertujuan melindungi hak-hak mereka. Jika negara justru melanggar 

hak-hak tersebut, maka keadilan gagal ditegakkan, dan rakyat memiliki hak 

moral untuk mengganti pemerintahan melalui mekanisme perlawanan atau 

revolusi. Pemikiran ini membentuk dasar bagi rule of law dan prinsip demokrasi 

konstitusional, yang menempatkan hukum sebagai pembatas kekuasaan, bukan 

alat penguat kekuasaan.25 

Selain itu, Locke menekankan bahwa hukum yang adil harus berlaku 

setara bagi semua orang, termasuk penguasa. Ia menolak segala bentuk 

keistimewaan hukum yang hanya menguntungkan golongan tertentu. 

Menurutnya, keadilan mensyaratkan kesetaraan di hadapan hukum, dan untuk 

mewujudkannya, kekuasaan harus dipisahkan antara legislatif dan eksekutif 

agar tidak terjadi monopoli dalam pembuatan dan pelaksanaan hukum. Ini 

adalah langkah krusial agar hukum tidak disalahgunakan dan tetap berpijak 

pada akal serta kepentingan umum. 

 
25 Kamilus Bato, “Manusia Dibakar! HAM Dan Keadilan Harus Ditegakkan (Perspektif HAM 
Menurut John Locke),” JISOS: Jurnal Ilmu Sosial 2, no. 1 (2023): 1419–28. 



Imam Ghozali & Lukmanul Hakim 

16 

Vol. 1 No. 1 

Keadilan juga mencakup dimensi sosial dan kultural, sebagaimana 

terlihat dalam pandangan Locke tentang toleransi beragama. Dalam A Letter 

Concerning Toleration, ia menolak keras pemaksaan agama oleh negara karena 

bertentangan dengan hak kebebasan berpikir dan berkeyakinan. Dalam 

pandangannya, keadilan sosial hanya dapat tercapai jika setiap individu 

diberikan ruang untuk menjalankan keyakinannya tanpa tekanan atau 

diskriminasi. Oleh karena itu, keadilan bukan hanya soal keadilan hukum 

formal, tetapi juga pengakuan terhadap keberagaman dan perlindungan atas 

kebebasan individu dalam kehidupan sosial.26 

Lebih jauh, Locke menegaskan bahwa hukum yang adil adalah hukum 

yang lahir dari rasionalitas dan etika universal, bukan dari kekuasaan mayoritas 

atau tradisi yang tidak rasional. Dengan kata lain, keadilan sejati adalah ketika 

hukum tidak hanya prosedural, tetapi juga substansial, yakni berpihak pada 

nilai-nilai moral yang menjunjung tinggi kemanusiaan, kesetaraan, dan 

kebebasan. Pandangan Locke ini menjadi sangat relevan dalam konteks negara 

hukum modern, di mana hukum diharapkan hadir sebagai pelindung, bukan 

ancaman, terhadap kebebasan dan martabat manusia.27 

D. Corak Pemikiran Ibnu Rusyd dan Jhon Lock 

1. Persamaan 

Meskipun lahir dari latar belakang budaya, agama, dan sejarah yang 

berbeda, Ibnu Rusyd dan John Locke memiliki beberapa persamaan 

fundamental dalam memandang hukum dan keadilan, terutama dalam hal 

peran akal, tujuan hukum, dan perlindungan terhadap individu. Kedua tokoh 

ini sama-sama menempatkan rasionalitas sebagai pilar utama dalam 

 
26 Pan Mohamad Faiz, “Teori Keadilan John locke (John locke Theory of Justice),” Jurnal Konstitusi 6, 
no. 1 (2009): hal.139-142. 
27 Faiz.hal.144 



Menafsirkan Keadilan Dalam Filsafat Hukum 

17 

Vol. 1 No. 1 

membangun sistem hukum yang adil. Bagi Ibnu Rusyd, akal adalah alat untuk 

memahami maksud terdalam dari syariat dan menafsirkan hukum secara 

filosofis. Demikian pula, Locke menganggap akal sebagai instrumen untuk 

mengenali hukum alam, menetapkan prinsip keadilan, dan menilai legitimasi 

kekuasaan. Dalam kerangka ini, akal bukan hanya sarana intelektual, tetapi juga 

otoritas moral yang menjadi landasan evaluasi atas hukum.28 

Persamaan lainnya terletak pada tujuan hukum itu sendiri, yakni sebagai 

alat untuk mencapai keadilan yang bersifat universal. Ibnu Rusyd melalui 

konsep maslahah mengajarkan bahwa hukum yang benar adalah hukum yang 

mendatangkan manfaat dan mencegah kerusakan dalam masyarakat. Locke pun 

menyatakan bahwa hukum hanya sah jika ia bertujuan melindungi hak-hak 

kodrati manusia, seperti hidup, kebebasan, dan kepemilikan. Kedua pemikir ini 

sepakat bahwa hukum tidak boleh digunakan untuk memperkuat kekuasaan 

yang zalim, melainkan harus menjadi instrumen perlindungan terhadap warga 

negara. Keduanya secara jelas menolak bentuk-bentuk hukum yang kaku, 

represif, dan tidak mempertimbangkan kondisi riil masyarakat. 

Keduanya juga menunjukkan sikap kritis terhadap kekuasaan politik 

yang menyimpang dari prinsip-prinsip keadilan. Ibnu Rusyd menolak penguasa 

yang hanya menggunakan hukum secara literal tanpa memahami prinsip moral 

di baliknya, sedangkan Locke menentang kekuasaan absolut yang mengabaikan 

kehendak rakyat. Dalam perspektif mereka, kekuasaan harus tunduk pada 

prinsip keadilan, dan apabila tidak, maka rakyat memiliki hak moral untuk 

melakukan koreksi, bahkan revolusi. Dalam hal ini, keduanya mengedepankan 

 
28 Nurzeha dan Soleh, hal.209 



Imam Ghozali & Lukmanul Hakim 

18 

Vol. 1 No. 1 

konsep keadilan sebagai pembatas kekuasaan, bukan sebagai legitimasi 

kekuasaan itu sendiri.29 

Lebih jauh, baik Ibnu Rusyd maupun Locke sama-sama mengembangkan 

konsep keadilan substantif, yaitu keadilan yang bukan hanya bersifat formal 

(berdasarkan hukum tertulis), tetapi juga harus menyentuh esensi moral, 

kemanusiaan, dan kemaslahatan. Hukum yang tidak mampu menjamin nilai-

nilai tersebut dipandang sebagai hukum yang cacat. Oleh karena itu, kedua 

tokoh ini sama-sama menawarkan pandangan hukum yang tidak dogmatis, 

terbuka terhadap kritik, serta berpijak pada akal dan etika sosial. Gagasan-

gagasan mereka menjadi cikal bakal bagi terbentuknya wacana hukum progresif 

baik di dunia Islam maupun Barat modern. 

2. Perbedaan 

Perbedaan utama antara pemikiran Ibnu Rusyd dan John Locke dalam hal 

hukum dan keadilan terletak pada sumber legitimasi hukum serta fondasi moral 

yang mendasarinya. Bagi Ibnu Rusyd, hukum berpijak pada wahyu (syariat) 

yang diturunkan oleh Tuhan melalui ajaran Islam, namun dipahami dan 

diterapkan melalui akal manusia. Dengan demikian, wahyu dan akal berjalan 

berdampingan dalam membentuk sistem hukum yang adil.30 Sedangkan Locke 

membangun kerangka hukum yang sekuler dan rasional, di mana hukum 

bersumber dari kontrak sosial antara individu-individu rasional yang sepakat 

menyerahkan sebagian kebebasan mereka kepada otoritas negara. Hukum 

dalam pandangan Locke tidak berasal dari wahyu atau agama, tetapi dari 

kesepakatan rasional bersama untuk melindungi hak kodrati manusia.31 

 
29 Faiz, hal.144 
30 Halimatuzzahro, “Filsafat Politik Ibnu Rusyd.”hal.82 
31 Pan Mohamad Faiz. Hal,142 



Menafsirkan Keadilan Dalam Filsafat Hukum 

19 

Vol. 1 No. 1 

Perbedaan penting lainnya muncul dalam konsepsi tentang keadilan dan 

kekuasaan. Bagi Ibnu Rusyd, keadilan adalah tujuan moral dan sosial dari 

syariat, yang harus dipahami secara filosofis dan diterapkan dengan 

mempertimbangkan kemaslahatan masyarakat. Oleh karena itu, pemimpin yang 

ideal menurut Ibnu Rusyd adalah seorang yang tidak hanya paham hukum, 

tetapi juga bijak dan filosofis, karena tugasnya adalah menafsirkan hukum 

Tuhan demi keseimbangan sosial. Sebaliknya, Locke menekankan pentingnya 

struktur hukum formal dan institusional untuk menjaga keadilan. Dalam 

pandangan Locke, keadilan bukan hanya persoalan nilai, tetapi juga sistem: 

pemisahan kekuasaan, supremasi hukum (rule of law), dan hak rakyat untuk 

mengganti pemerintahan adalah fondasi utama bagi tegaknya keadilan. Di sini, 

Locke menekankan kedaulatan rakyat, sementara Ibnu Rusyd tetap memberi 

peran penting pada otoritas moral dan etika pemimpin. 

Secara epistemologis, Ibnu Rusyd percaya bahwa hukum memiliki dua 

sumber utama: wahyu dan akal. Akal digunakan untuk menafsirkan wahyu, dan 

jika keduanya tampak bertentangan, maka teks harus ditakwil agar tidak 

bertentangan dengan prinsip rasionalitas dan keadilan. Sementara itu, Locke 

menempatkan akal sebagai sumber tunggal pembenaran hukum. Dalam 

kerangka ini, akal manusia cukup untuk mengenali hukum alam, memahami 

keadilan, dan menetapkan struktur pemerintahan. Locke bahkan memisahkan 

secara tegas antara hukum publik dan keyakinan pribadi: hukum tidak boleh 

didasarkan pada agama tertentu agar keadilan dapat berlaku universal dan tidak 

diskriminatif.32 

Lebih jauh, dalam soal peran agama, Ibnu Rusyd tidak memisahkan 

antara hukum, filsafat, dan agama. Ia justru berusaha menunjukkan bahwa 

 
32 Yoga Wiratama, hal.622 



Imam Ghozali & Lukmanul Hakim 

20 

Vol. 1 No. 1 

syariat Islam jika dipahami dengan benar akan selalu sejalan dengan filsafat dan 

keadilan. Sebaliknya, Locke menolak campur tangan negara dalam urusan iman, 

dan menyatakan bahwa kebebasan beragama adalah hak mutlak yang tidak 

boleh dibatasi oleh hukum negara. Maka, Ibnu Rusyd menawarkan model 

keadilan berbasis integrasi nilai wahyu dan rasionalitas, sedangkan Locke 

menawarkan keadilan yang berbasis perlindungan atas kebebasan individu 

melalui hukum sekuler. 

3. Relevansi di Era Sekarang 

Pemikiran Ibnu Rusyd dan John Locke tentang hukum dan keadilan 

memiliki relevansi yang sangat kuat dalam konteks dunia kontemporer, 

terutama di tengah tantangan global terhadap supremasi hukum, hak asasi 

manusia, dan pluralisme. Ibnu Rusyd dengan gagasannya yang 

mengintegrasikan syariat dan rasionalitas menawarkan perspektif penting bagi 

negara-negara muslim modern dalam menyusun sistem hukum yang tidak 

hanya berpijak pada teks agama, tetapi juga mempertimbangkan prinsip moral, 

kemaslahatan sosial, dan dinamika zaman. Pendekatannya mendorong 

pembaruan hukum Islam yang tidak kaku, tetapi kontekstual, terbuka terhadap 

ijtihad, dan menjunjung tinggi keadilan substantif. Hal ini menjadi sangat 

penting dalam menjawab persoalan-persoalan hukum yang muncul dalam 

masyarakat multikultural dan demokratis saat ini.33 

Sementara itu, pemikiran John Locke memberi fondasi penting bagi 

negara-negara demokratis modern dalam menegakkan rule of law, hak asasi 

manusia, dan kebebasan individu. Konsep-konsep seperti kontrak sosial, 

pemisahan kekuasaan, dan kebebasan beragama masih menjadi pilar utama 

dalam sistem pemerintahan konstitusional. Dalam konteks era digital dan 

 
33 Solihin, hal.11 



Menafsirkan Keadilan Dalam Filsafat Hukum 

21 

Vol. 1 No. 1 

globalisasi yang mempercepat perubahan sosial, gagasan Locke tentang 

keadilan sebagai perlindungan terhadap hak kodrati dan kebebasan berpikir 

tetap menjadi rujukan yang relevan, terutama ketika kekuasaan negara atau 

kelompok mayoritas cenderung menekan minoritas. 

Lebih dari itu, keduanya sama-sama menolak absolutisme kekuasaan, 

baik dalam bentuk otoritarianisme agama maupun politik. Ibnu Rusyd 

menentang penafsiran agama yang kaku dan tertutup dari filsafat, sementara 

Locke menolak kekuasaan monarki absolut dan menyuarakan perlunya 

partisipasi rakyat. Di tengah meningkatnya populisme, ekstremisme, dan 

polarisasi politik di berbagai belahan dunia, pemikiran mereka menjadi penting 

sebagai pegangan untuk menyeimbangkan antara kebebasan individu, moralitas 

publik, dan stabilitas hukum.34 

Dengan demikian, pemikiran Ibnu Rusyd dan John Locke tidak hanya 

bernilai sejarah, tetapi juga memberikan kerangka konseptual yang relevan bagi 

pembaruan hukum, perlindungan HAM, dan penguatan demokrasi. Keduanya 

menawarkan inspirasi bagi pembentukan sistem hukum yang rasional, adil, dan 

humanis, yang tetap bisa berakar pada nilai-nilai tradisional namun adaptif 

terhadap perkembangan zaman.35 

  

 
34 Selfario, hal.61 
35 Bato, “Manusia Dibakar! HAM Dan Keadilan Harus Ditegakkan (Perspektif HAM Menurut John 
Locke).” Hal.1420 



Imam Ghozali & Lukmanul Hakim 

22 

Vol. 1 No. 1 

Kesimpulan 

Penelitian ini membandingkan pandangan Ibnu Rusyd dan John Locke mengenai 

hukum dan keadilan. Ibnu Rusyd menekankan integrasi antara wahyu dan akal serta 

pentingnya mempertimbangkan maqashid al-shariah dalam penerapan hukum, guna 

mencapai keadilan substantif. Locke, sebaliknya, mendasarkan hukum pada rasionalitas, 

kontrak sosial, dan hak kodrati manusia, dengan legitimasi hukum berasal dari 

persetujuan rakyat. Keduanya menolak kekuasaan absolut dan menekankan peran akal. 

Perbedaan utama terletak pada sumber legitimasi hukum: wahyu dan akal bagi Ibnu 

Rusyd, hukum alam dan rasionalitas bagi Locke. Pemikiran mereka relevan dalam 

konteks hukum modern, dan sintesis keduanya berpotensi menjadi dasar sistem hukum 

yang adil, manusiawi, dan kontekstual. 

  

Daftar Pustaka 

 Afriyanto, Renaldy, Ainur Gufron, Ahmad Syauqi Bawashir, dan Rahmad Ready 

Kurniawan. “Eksistensi Asas Kepastian Hukum, Kemanfaatan Hukum Dan 

Keadilan Hukum Sebagai Tujuan Hukum Di Indonesia Dalam Perspektif Para 

Filsuf.” Unizar Law Review 7, no. 2 (2024): 203–11. 

ANNAS-NIM, SYAIFUL, Et Al. Filsafat Hukum Islam Ibnu Rusyd Dan Implikasinya 

Terhadap Hukum Keluarga (Studi Kitab Bidayah Al-Mujtahid Wa Nihayah Al-

Muqtasid). 2008. Phd Thesis. UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta. 

Aprita, Serlika. “Merajut Kepastian Hukum dan Keadilan.” Jurnal Kepastian Hukum 

dan Keadilan 4, no. 1 (2022). 

Bato, Kamilus. “Manusia Dibakar! HAM Dan Keadilan Harus Ditegakkan (Perspektif 

HAM Menurut John Locke).” JISOS: Jurnal Ilmu Sosial 2, no. 1 (2023): 1419–

28. 

Bazary, Solihin Solihin, Kiki Karsa, Sheila Indah, dan Derin Marseli. “Pemikiran 

Hukum John Locke Dan Landasan Hak Asasi Manusia.” Das Sollen: Jurnal 

Kajian Kontemporer Hukum Dan Masyarakat 2, no. 01 (2024). 



Menafsirkan Keadilan Dalam Filsafat Hukum 

23 

Vol. 1 No. 1 

Faiz, Pan Mohamad. “Teori Keadilan John Rawls (John Rawls’ Theory of Justice).” 

Jurnal Konstitusi 6, no. 1 (2009): 135–49. 

Febrina, Rahmi. “Konsep pendidikan Menurut ibn khaldūn dan john locke,” 2016. 

Halimatuzzahro, Halimatuzzahro. “Filsafat Politik Ibnu Rusyd.” Refleksi Jurnal Filsafat 

dan Pemikiran Islam 17, no. 1 (t.t.): 79–93. 

Hamkah, Zainuddin. “Ibnu Rusyd:(Pembelaan Terhadap Para Filosof).” Ash-Shahabah: 

Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam 4, no. 1 (2018): 49–54. 

Hariyanto, Ignatius. John Locke dan Akar Pemikiran Kekayaan Intelektual. Kepustakaan 

Populer Gramedia, 2021. 

John Locke, Second Treaties of civil government, 1690, Indiana: Hackett publishing 

company 

Locke, Two Treatises of Government, ed. Thomas Hollis (A. Millar et al., 1764Fink, H. 

(2010). Filsafat Sosial. Yogyakarta: Pustaka Pelajar 

LUBIS, Dian Asriani. Kepailitan Menurut Ibnu Rusyd dan Perbandingannya dengan 

Hukum Kepailitan Indonesia. 2011. PhD Thesis. Universitas Islam Negeri 

Sultan Syarif Kasim Riau. 

NGAZIZAH, Dhaoul; MAWARDI, Kholid. Integrasi Filsafat Dan Agama Dalam 

Perspektif Ibnu Rusyd. Jurnal Ilmiah Mandala Education, 2022, 8.1. 

Nurzeha, Fahrul Kharis, dan Ahmad Khudori Soleh. “The RASIONALISME HUKUM 

ISLAM PERPEKTIF IBNU RUSYD.” Raudhah Proud To Be Professionals: 

Jurnal Tarbiyah Islamiyah 7, no. 2 (2022): 204–18. 

“Pengaruh Perkembangan Pemikiran Filsafat Hukum Dalam Hakekat Keadilan.” 

Multilingual: Journal of Universal Studies 3, no. 4 (2023): 618–27. 

Pikulun, Selfario Adhityawan, dan Baiq Vara Arisinda Seftian. “HUKUM SEBAGAI 

PILAR PERLINDUNGAN HAK KODRAT: TELAAH TEORI JOHN LOCKE 

DALAM SISTEM HUKUM MODERN.” Al-Muqaronah: Jurnal 

Perbandingan Mazhab dan Hukum 3, no. 2 (2024): 54–66. 

PIKULUN, Selfario Adhityawan; SEFTIAN, Baiq Vara Arisinda. HUKUM SEBAGAI 

PILAR PERLINDUNGAN HAK KODRAT: TELAAH TEORI JOHN LOCKE 



Imam Ghozali & Lukmanul Hakim 

24 

Vol. 1 No. 1 

DALAM SISTEM HUKUM MODERN. Al-Muqaronah: Jurnal Perbandingan 

Mazhab dan Hukum, 2024, 3.2: 54-66. 

Pradigta, Iklil. Ibnu Rusyd: Biografi & Intisari Filsafatnya. DIVA PRESS, t.t. 

Pramono, Muhammad Fajar, dan Haila Fardyatullail. “Pemikiran Ibnu Rusyd dalam 

Mengonsep Negera yang Ideal: Studi Kajian Kepustakaan.” Madania: Jurnal 

Ilmu-Ilmu Keislaman 12, no. 2 (t.t.): 72–84. 

Sahetapy, JE. “Hukum dan keadilan.” Jurnal Hukum & Pembangunan 21, no. 1 (1991): 

11. 

Su’eb, Su’eb. “PEMIKIRAN MODERATIF USHUL FIQH IBN RUSYD DALAM 

PEMBENTUKAN HUKUM,” 2024. 

Wahid, Abdul. “Keadilan Restoratif: Upaya Menemukan Keadilan Substantif?” Jurnal 

Ius Constituendum 7, no. 2 (2022): 307–21. 

Wiratama, Yoga. “Pengaruh Perkembangan Pemikiran Filsafat Hukum Dalam Hakekat 

Keadilan.” Multilingual: Journal of Universal Studies 3, no. 4 (2023): 618–27. 

 

 


