Qanun: Jurnal Hukum Islam dan Tata Negara

ISSN (p):xxxx-xxxx; ISSN (€): xxx3x-xx%xX — Vol. 1 No. 1 Juni (2025)
https:/ | ejonrnal.stital.ac.id/ index.php/ Qanun

KEDAULATAN RAKYAT DALAM PERGULATAN KONSEP
ISLAM DAN BARAT: ANALISIS PEMIKIRAN AL-MAWARDI
DAN JEAN-JACQUES ROUSSEAU

Moh Roiis Edy Siswanto
STIT Al Ibrohimy Bangkalan
Irsyadul Aufa
STIT Al Ibrohimy Bangkalan

Abstrak

Penelitian ini membahas perbandingan pemikiran Al-Mawardi dan Jean-Jacques
Rousseau tentang kedaulatan rakyat dalam pergulatan konsep Islam dan Barat,
dengan fokus penelitian pada ambiguitas kedaulatan rakyat dari kedua pandangan
tokoh tersebut. untuk melihat bagaimana konsep tersebut dipahami dalam konteks
Islam klasik dan filsafat Barat modern. Al-Mawardi, melalui karya Al-Ahkam al-
Sulthaniyyah, menegaskan bahwa kedaulatan bersumber dari syariat Islam, bukan
dari rakyat secara langsung. Peran rakyat dibatasi dan dijalankan melalui kelompok
elite (ahl al-halli wa al-‘aqdi) yang bertugas memilih pemimpin. Sementara itu,
Rousseau dalam Du Contrat Social menekankan bahwa rakyat adalah pemegang
kedaulatan tertinggi, dan kehendak umum (volonté générale) menjadi dasar sahnya
kekuasaan.Penelitian ini menggunakan pendekatan deskriptif-komparatif dengan
metode studi pustaka, untuk menggali perbedaan dan persamaan keduanya serta
relevansinya terhadap realitas politik Indonesia. Hasil kajian menunjukkan bahwa
praktik kedaulatan di Indonesia mencerminkan kombinasi dari kedua pandangan
tersebut: demokrasi modern dengan partisipasi rakyat melalui pemilu, sekaligus
pengaruh nilai religius dalam kebijakan publik. Hal ini menunjukkan adanya
ambiguitas dalam penerapan kedaulatan rakyat di Indonesia.Dari situ konsep
kedaulatan rakyat di Indonesia bersifat hibrid tidak sepenuhnya sekuler seperti
pandangan Rousseau, dan tidak pula sepenuhnya teokratis sebagaimana konsep Al-
Mawardi. Oleh karena itu, dibutuhkan perumusan ulang konsep kedaulatan rakyat
yang mampu menyeimbangkan prinsip demokrasi dan nilai moral religius, agar sistem
pemerintahan dapat berjalan adil, kontekstual, dan mencerminkan jati diri bangsa.

Kata Kunci: Kedaulatan Rakyat, Al-Mawardi, Jacques Reusseau.

Abstract

This study discusses the comparative thinking of Al-Mawardi and Jean-Jacques Rousseau on
popular sovereignty, to see how the concept is understood in the context of classical Islam and
modern Western philosophy. Al-Mawardi, through his work Al-Ahkam al-Sulthaniyyah,
emphasized that sovereignty originates from Islamic law, not from the people directly. The role
of the people is limited and carried out through an elite group (ahl al-halli wa al-'aqdi) who are
tasked with electing leaders. Meanwhile, Rousseau in Du Contrat Social emphasized that the
people are the holders of the highest sovereignty, and the general will (volonté générale) is the



Moh Roiis Edy Siswanto & Irsyadul Aufa

basis for the legitimacy of power. This study uses a descriptive-comparative approach with a
literature study method, to explore the differences and similarities between the two and their
relevance to the political reality of Indonesia. The results of the study show that the practice of
sovereignty in Indonesia reflects a combination of the two views: modern democracy with
popular participation through elections, as well as the influence of religious values in public
policy. This shows the ambiguity in the application of people's sovereignty in Indonesia. From
there, the concept of people's sovereignty in Indonesia is hybrid, not entirely secular like
Rousseau's view, and not entirely theocratic like Al-Mawardi's concept. Therefore, a
reformulation of the concept of people's sovereignty is needed that is able to balance the
principles of democracy and religious moral values, so that the government system can run
fairly, contextually, and reflect the identity of the nation.

Keyword: Popular Sovereignty, Al-Mawardi, Jacques Reusseau.

Pendahuluan

Kedaulatan rakyat merupakan salah satu konsep fundamental dalam
wacana politik dan ketatanegaraan. Gagasan ini menyiratkan bahwa kekuasaan
tertinggi dalam suatu negara berada di tangan rakyat, baik secara langsung
maupun melalui perwakilan. Namun demikian, realisasi konsep kedaulatan
rakyat kerap kali menimbulkan ambiguitas, terutama ketika dihadapkan pada
perbedaan tradisi filsafat politik dan konteks sosial-historis yang
melatarbelakanginya. Perbedaan itu tampak jelas ketika membandingkan
pemikiran antara Al-Mawardi, seorang pemikir politik Islam klasik, dengan
Jean-Jacques Rousseau, filsuf modern dari Barat.!

Berdasarkan penelitian Rahma Nur Aulia dan Edy Soesanto yang
dipublikasikan pada Jejak Pembelajaran pada 2025, penerapan nilai-nilai
Pancasila dalam kebijakan publik dapat memainkan peran penting dalam
kesejahteraan rakyat dan kedaulatannya. Selama proses kebijakan yang adil dan
merata, setiap sila pada Pancasila dapat memberikan kontribusi normatif.

Dengan menggunakan pendekatan studi literatur, penelitian ini menyimpulkan

1 Fatikah dan Anggraini, “Analisis Kesalahan Berbahasa Dalam Tataran Morfologi Pada Surat Kabar
Kedaulatan Rakyat.”hal 41-50

26

Vol. 1 No. 1



Kedaulatan Rakyat Dalam Pergulatan Konsep Islam Dan Barat

tantangan implementasi, seperti korupsi dan ketimpangan sosial, serta
penguatan nilai-nilai melalui pendidikan dan transparansi serta masyarakat.?

Semantik lain yang coba penulis jabarkan yaitu artikel dari David Doresta
Wijaya dan Nurul Mubin (2024) yang tersedia dalam jurnal Wissen mengenai
teori-teori kedaulatan negara sebagai fondasi/pilar penting pembangunan
legitimasi kekuasaan negara. Teori kedaulatan negara yang di referensikan yaitu
oleh Jean Bodin, Thomas Hobbes, dan George Jellinek, memberikan perspektif
historis dan filosofis tentang dimana kedaulatan tertinggi tertuju dalam suatu
negara. Dengan demikian, pencarian jurnal yang semantiknya sama juga
memperkaya semua pihak akan pentingnya prinsip kedaulatan negara sebagai
landasan kehidupan penyusunan kebijakan publik yang berdaulat dan bebas
oleh power di atasnya.?

Menurut Setyo Nugroho (2013) di artikelnya menegaskan bahwa
kedaulatan rakyat mencerminkan sistem kekuasaan tertinggi yang dipegang
oleh rakyat dan menjadi dasar dalam penyelenggaraan pemerintahan, peradilan,
hingga pembentukan peraturan. Sementara itu, Yunus (2015) mengaitkan
kedaulatan rakyat dengan prinsip demokrasi yang secara eksplisit termuat
dalam Pembukaan dan Batang Tubuh UUD 1945. Dalam pandangan Sodikin
(2014), konsep kedaulatan rakyat dinilai sebagai ajaran terbaik dalam sistem
modern, meskipun tidak bersifat mutlak, karena dalam konteks negara,
kedaulatan tetap berada di tangan rakyat secara kolektif melalui perwakilan

konstitusional seperti MPR dan DPR.4

2 Aulia dan Soesanto, “PENERAPAN NILAI PANCASILA DALAM PEMBENTUKAN KEBIJAKAN
PUBLIK UNTUK MENINGKATKAN KESEJAHTERAAN DAN KEDAULATAN RAKYAT.” Hal 14-17
3 Wijaya dan Mubin, “Teori Kedaulatan Negara.” Hal 114-121

4 Setyo Nugroho, “Demokrasi dan Tata Pemerintahan Dalam Konsep Desa dan Kelurahan,” Jurnal Cita
Hukum, Vol. 1, No. 2 (2013), hlm. 250.

27

Vol. 1 No. 1



Moh Roiis Edy Siswanto & Irsyadul Aufa

Al-Mawardi dan Rousseau menawarkan konsep kedaulatan rakyat yang
berbeda secara fundamental. Dalam al-Ahkam al-Sulthaniyyah, Al-Mawardi
menegaskan bahwa kedaulatan rakyat (ahl al-hall wa al-aqd) tidak mutlak,
tetapi terikat pada syariah sebagai otoritas tertinggi. Rakyat berhak memilih
pemimpin (imam/khalifah), tetapi keputusan akhir harus selaras dengan
hukum ilahi.5 Sebaliknya, Rousseau dalam Du Contrat Social melihat kedaulatan
rakyat (volonté générale) sebagai absolut dan sekuler, lahir dari kesepakatan
rasional manusia tanpa intervensi agama.® Bagi Rousseau, rakyat adalah sumber
legitimasi tunggal kekuasaan, sementara bagi Al-Mawardi, legitimasi itu harus
diverifikasi oleh syariah.

Ambiguitas konsep kedaulatan ini relevan untuk menganalisis demokrasi
Indonesia. Pancasila—sebagai fondasi negara—mengakui kedaulatan rakyat
(Sila IV) sekaligus Ketuhanan (Sila I), menciptakan ketegangan serupa dengan
pemikiran Al-Mawardi. Di satu sisi, praktik demokrasi seperti pemilu
mencerminkan volonté générale ala Rousseau; di sisi lain, intervensi nilai
religius dalam hukum (misalnya RUU KUHP tentang moralitas) mengingatkan
pada batasan syariah dalam teori Al-Mawardi. Studi komparatif ini
mengungkap dilema Indonesia: bagaimana merangkul kedaulatan rakyat tanpa
mengabaikan identitas religius mayoritas, sekaligus menghindari tirani

mayoritas atau minoritas.

Metode Penelitian

5 Rahmawati, “Sistem Pemerintahan Islam Menurut Al-Mawardi Dan Aplikasinya Di Indonesia.”
Hal,264-283

6 Piter, “Konsep Kebebasan Menurut Jean-Jacques Rousseau dan Relevansinya Bagi Demokrasi
Indonesia Saat Ini (Sebuah Kajian Filosofis-Kritis).” Hal,15-33

28

Vol. 1 No. 1



Kedaulatan Rakyat Dalam Pergulatan Konsep Islam Dan Barat

Studi ini akan menganalisis ambiguitas kedaulatan rakyat pada Al-
Mawardi dan Rousseau mencerminkan ketegangan abadi antara otoritas religius
dan sekular dalam demokrasi. Temuan ini menjadi relevan bagi Indonesia yang
sedang bergulat dengan integrasi nilai-nilai Pancasila dalam sistem politik. Studi
mendatang perlu mengeksplorasi bagaimana ketegangan serupa muncul dalam
kebijakan lokal.

Adapun kajian pustaka dalam penelitian ini akan menggunakan
pendekatan filosofis dan analisis literatur dari karya-karya utama kedua tokoh,
serta penelitian-penelitian terdahulu yang membahas kedaulatan rakyat dalam
pemikiran Timur dan Barat. Kajian ini bertujuan untuk menggali pemikiran
mendalam dari Al Mawardi dan Jacques Reusseau melalui teks-teks orisinal
maupun penafsiran kontemporer, serta mengeksplorasi keterkaitan konsep-

konsep tersebut dalam realitas modern.

Pembahasan dan Hasil
A. Biografi Al Mawardi dan Jacques Reusseau
1. Biografi Al Mawardi

Al-Mawardi, yang bernama lengkap Abu al-Hasan Ali bin Muhammad
bin Habib al-Mawardi al-Bashri, adalah seorang pemikir dan ahli hukum Islam
terkemuka pada abad ke-11 Masehi. Ia lahir di Basrah pada tahun 364 H/975 M
dan wafat di Baghdad pada tahun 450 H/1058 M. Julukan "al-Mawardi"
diberikan kepadanya karena kecerdasannya dalam berdebat dan berorasi,
sementara "al-Bashri" merujuk pada kota kelahirannya. Pendidikan awalnya
dimulai di Basrah, kemudian ia melanjutkan studinya di Baghdad di Universitas
al-Za'farani, di mana ia berguru kepada ulama-ulama terkemuka seperti Abu al-

Qasim ‘Abdul Wahid al-Saimari, seorang ahli hukum Mazhab Syafi'i. Al-

29

Vol. 1 No. 1



Moh Roiis Edy Siswanto & Irsyadul Aufa

Mawardi menguasai berbagai disiplin ilmu, termasuk hadis, fikih, politik,
filsafat, dan sastra Arab.”

Dalam karier profesionalnya, Al-Mawardi menjabat sebagai hakim di
berbagai kota sebelum akhirnya diangkat sebagai Hakim Agung (Qadi al-
Qudah) dan penasihat Khalifah Abbasiyah. Ia juga dikenal sebagai diplomat
ulung yang berhasil menjadi mediator antara Dinasti Abbasiyah dan
Buwaihiyah, mempertahankan otoritas khalifah meskipun kekuasaan politik
praktis berada di tangan Buwaihiyah. Sikapnya yang tegas dan independen
terlihat dari penolakannya terhadap gelar-gelar yang tidak sesuai dengan nilai
agama untuk para penguasa.

Al-Mawardi meninggalkan banyak karya penting, terutama dalam
bidang politik dan hukum. Karyanya yang paling terkenal, Al-Ahkdm al-
Sultaniyyah, membahas administrasi negara dan politik Islam, sementara
Qawanin al-Wizarah wa Siyasat al-Mulk fokus pada tata kelola pemerintahan.
Dalam pemikirannya, ia menekankan pentingnya agama sebagai dasar negara
dan konsep "kontrak sosial" antara pemimpin (Ahl al-Imamah) dan rakyat (Ahl
al-Ikhtiyéar), di mana kedua pihak memiliki hak dan kewajiban yang timbal balik.
Pemikiran Al-Mawardi, yang menggabungkan pendekatan normatif dan
realistis, tetap relevan hingga hari ini sebagai fondasi teori politik Islam.

2. Biografi Jean Jacques Rousseau
Jean-Jacques Rousseau lahir pada 28 Juni 1712 di Jenewa, Swiss, dari
pasangan Isaac Rousseau, seorang tukang arloji, dan Suzanne Rousseau yang
meninggal dunia hanya sembilan hari setelah melahirkannya. Kehilangan figur

ibu sejak dini, Rousseau kecil dibesarkan oleh ayahnya yang memberikannya

7al Bafi, Abdullah, and Syaikh Abdul Hamid al Isfraini. "A. Biografi dan Karya al-Mawardi 1. Biografi
al-Mawardi." Hal,24-27

30

Vol. 1 No. 1



Kedaulatan Rakyat Dalam Pergulatan Konsep Islam Dan Barat

pendidikan informal melalui bacaan karya-karya klasik. Namun, ketika
Rousseau berusia 10 tahun, ayahnya terpaksa meninggalkan Jenewa akibat
konflik, sehingga Rousseau kemudian diasuh oleh pamannya dan seorang
pastor. Pada usia 16 tahun (1728), Rousseau memilih untuk kabur dari Jenewa
dan mengembara, bekerja serabutan sebagai pelayan, sekretaris, hingga guru
musik. Selama masa pengembaraannya, Rousseau sempat berpindah keyakinan
dari Protestan ke Katolik di bawah bimbingan Nyonya de Warens, seorang
bangsawan yang menjadi mentor sekaligus figur pengganti ibunya.8
Titik balik kehidupan intelektual Rousseau terjadi pada tahun 1750
ketika ia memenangkan kompetisi esai yang diadakan oleh Akademi Dijon
dengan karya berjudul Discourse on the Arts and Sciences. Kemenangan ini
melambungkan namanya sebagai pemikir kritis di era Pencerahan Prancis.
Rousseau kemudian menghasilkan sejumlah karya monumental seperti Emile
(1762) yang menggagas pendidikan berbasis alam, The Social Contract (1762)
tentang teori politik demokratis, dan Confessions (1770), otobiografi inovatif
yang mengungkap kehidupan pribadinya secara jujur. Namun, pemikiran
radikal Rousseau tentang agama dan politik membuatnya sering berkonflik
dengan otoritas dan tokoh-tokoh seperti Voltaire, hingga ia harus menghabiskan
tahun-tahun terakhir hidupnya dalam pengasingan. Rousseau meninggal dunia
pada 2 Juli 1778 di Ermenonville, Prancis, tetapi pemikirannya terus
memengaruhi Revolusi Prancis dan perkembangan demokrasi modern.
B. Pemikiran Al Mawardi
Al-Mawardi merupakan salah satu tokoh penting dalam diskursus politik

Islam klasik yang memberikan kerangka konseptual terhadap sistem

8 Siswadi, Gede Agus. "Konsep Pendidikan Naturalistik Jean Jacques Rousseau Dan Relevansinya
Bagi Pengembangan Sistem Merdeka Belajar di Indonesia." Bawi Ayah: Jurnal Pendidikan Agama dan
Budaya Hindu 14.2 (2023).hal 63-65

31

Vol. 1 No. 1



Moh Roiis Edy Siswanto & Irsyadul Aufa

pemerintahan Islam pasca-khilafah al-Rasyidah. Dalam pemikirannya, terutama
yang tertuang dalam Al-Ahkam al-Sultaniyyah, Al-Mawardi menegaskan
bahwa kekuasaan dalam Islam bersumber dari legitimasi ilahiah melalui
mekanisme syariat, bukan dari kehendak rakyat secara mutlak.

Menurut Al-Mawardi, imamah atau kekhalifahan adalah institusi esensial
dalam kehidupan umat Islam yang bertujuan menjaga agama dan mengatur
urusan dunia. Imamah ini tidak muncul dari kesepakatan sosial ala kontrak
sosial, tetapi dari kebutuhan kolektif umat akan kepemimpinan yang sah
menurut agama. Oleh karena itu, posisi khalifah bukan hasil dari kehendak
rakyat sepenuhnya, tetapi merupakan tanggung jawab suci yang harus
dijalankan sesuai dengan hukum Allah.°Dalam proses pemilihan khalifah, Al-
Mawardi memperkenalkan konsep ahl al-halli wa al-aqdi, yaitu sekelompok
orang yang memenuhi syarat keilmuan dan keadilan untuk memilih pemimpin.
Peran rakyat diwakilkan melalui kelompok ini, yang berfungsi menyeleksi
kandidat terbaik yang dapat menegakkan syariat. Hal ini menunjukkan bahwa
dalam sistem Al-Mawardi, rakyat memiliki partisipasi terbatas dalam politik,
yakni sebatas dalam proses seleksi pemimpin, tetapi tidak dalam penetapan
hukum atau kebijakan negara.

Kedaulatan dalam pandangan Al-Mawardi tidak berada di tangan rakyat,
tetapi berada pada syariat Islam yang menjadi sumber legitimasi kekuasaan.
Penguasa dianggap sah sejauh ia menjalankan pemerintahan sesuai dengan
tuntunan syariat. Jika ia menyimpang, maka ia dapat dicopot dari jabatannya,
namun bukan karena kehendak rakyat, melainkan karena pelanggaran terhadap

hukum Tuhan.Dengan demikian, Al-Mawardi membangun sistem politik

9 Aprilia, Lara, and Abdul Basit. "Diskursus Pemikiran Politik Islam Era KlasikMenilik Pemikiran Al-
Mawardi." SILATUL AFKAR: JURNAL PEMIKIRAN SOSIAL DAN KEAGAMAAN 1.1 (2023): 1-18.

32

Vol. 1 No. 1



Kedaulatan Rakyat Dalam Pergulatan Konsep Islam Dan Barat

teosentris yang menjadikan syariat sebagai pusat kekuasaan dan menjadikan
kekuasaan sebagai amanah, bukan hasil perjanjian sosial. Ini sekaligus
menunjukkan bahwa konsep kedaulatan rakyat dalam kerangka Al-Mawardi
bersifat terbatas dan tunduk sepenuhnya pada norma-norma ilahiah.

Pemimpin (imam) dipilih oleh ahl al-halli wa al-aqd (elite yang mewakili
rakyat) tetapi kekuasaannya tidak mutlak karena dibatasi oleh kewajiban
menjalankan syariah. Ambiguitas ini terlihat jelas dalam konsep kepemimpinan
al-Mawardi. Di satu sisi, rakyat berpartisipasi aktif dalam memilih pemimpin,
mencerminkan unsur kedaulatan populer. Namun, di sisi lain, pemimpin tidak
sepenuhnya bertanggung jawab kepada rakyat melainkan kepada Allah,
sehingga ruang gerak kedaulatan rakyat menjadi terbatas. Al-Mawardi juga
menolak pemberontakan terhadap pemimpin yang zalim selama tidak
mengingkari syariah, suatu pandangan yang kontras dengan Rousseau yang
membenarkan revolusi jika penguasa melanggar kontrak sosial.l® Dengan
demikian, kedaulatan rakyat dalam pemikiran al-Mawardi berada dalam
ketegangan antara otoritas ilahi dan partisipasi manusia, menciptakan
ambiguitas yang khas dalam teori politik Islam klasik.

Pemikiran Al-Mawardi tentang kedaulatan rakyat menampilkan
ambiguitas yang mencerminkan tarik-menarik antara idealisme normatif syariat
dan realitas politik yang dihadapi pada masanya. Di satu sisi, Al-Mawardi
mengakui peran rakyat dalam pengangkatan imam (khalifah), yang menurutnya
harus dilakukan oleh ahlul halli wal 'aqdi—sekelompok elite terdidik yang
dipercaya memiliki kapabilitas untuk mewakili umat dalam memilih pemimpin.
Dalam pandangan ini, seakan ada pengakuan bahwa kedaulatan bersumber dari

rakyat, setidaknya melalui representasi. Namun, pada saat yang sama, Al-

10 Alwie, Alfoe Niam. "Konstruksi Filsafat Sosial Al-Mawardi." Kalam 6.2 (2012): 319-340.
33

Vol. 1 No. 1



Moh Roiis Edy Siswanto & Irsyadul Aufa

Mawardi menekankan bahwa kekuasaan tidak sepenuhnya berasal dari
kehendak rakyat, melainkan merupakan amanah yang bersumber dari syariat.
Artinya, kedaulatan tetap berada dalam koridor kehendak ilahi, dan rakyat
hanya memiliki peran instrumental dalam pelaksanaannya, bukan sebagai
pemegang kedaulatan sejati .

Ambiguitas ini semakin nyata ketika Al-Mawardi menjustifikasi
kekuasaan yang diperoleh melalui kekuatan militer atau de facto (seperti dalam
kasus penguasa Bani Buwayh yang mendominasi Abbasiyah). Ia tetap
memandang legitimasi kekuasaan dapat diberikan sejauh pemimpin tersebut
mampu menjaga stabilitas dan menegakkan syariat Islam. Dengan demikian,
kedaulatan tidak bergantung sepenuhnya pada persetujuan rakyat, tetapi lebih
pada kemampuan penguasa dalam menjaga maslahat umum dan ketertiban.
Dalam kerangka ini, rakyat tidak memiliki hak menolak kekuasaan yang sah
secara syar’i, walaupun secara moral mungkin dipertanyakan. Hal ini
menunjukkan bahwa bagi Al-Mawardi, prinsip kedaulatan rakyat hanya diberi
ruang sebatas ia tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip syariat, dan dalam
praktiknya seringkali tunduk pada realitas kekuasaan politik yang kuat dan
dominatif .11

Dalam pemikiran Al-Mawardi, konsep kedaulatan lebih banyak
ditekankan sebagai otoritas ilahiyah yang diemban oleh khalifah sebagai
pemimpin umat. Ia meletakkan kekuasaan politik di bawah kendali syariat
Islam, di mana pemimpin dipilih bukan semata karena kehendak rakyat, tetapi
karena kemampuannya menegakkan hukum Allah. Dalam proses pengangkatan
pemimpin, rakyat berperan melalui institusi ahlul halli wal ‘aqdi, namun

institusi ini bersifat elitis dan terbatas pada orang-orang tertentu yang dianggap

11 Alwie, Alfoe Niam. "Konstruksi Filsafat Sosial Al-Mawardi." Kalam 6.2 (2012): 319-340.
34

Vol. 1 No. 1



Kedaulatan Rakyat Dalam Pergulatan Konsep Islam Dan Barat

layak secara keilmuan dan moral. Oleh karena itu, peran rakyat dalam
konstruksi kekuasaan menurut Al-Mawardi menjadi ambigu—diakui secara
normatif, tetapi dibatasi secara struktural dan praktis. Ini mencerminkan
ketegangan antara idealisme syariat dan realitas kekuasaan yang tidak
sepenuhnya demokratis dalam pemahaman modern .12

Ambiguitas semakin kentara ketika Al-Mawardi tidak mengatur secara
tegas mekanisme partisipasi rakyat dalam pengawasan terhadap penguasa.
Meskipun penguasa berkewajiban menegakkan keadilan dan maslahat umum,
rakyat tidak diberikan ruang yang luas untuk menentang atau memberhentikan
pemimpin yang menyimpang, selama pemimpin tersebut masih menjalankan
hukum Islam secara formal. Hal ini menandakan bahwa rakyat lebih
ditempatkan sebagai objek dari kekuasaan yang dijalankan atas nama agama,
bukan sebagai subjek yang berdaulat penuh. Dengan demikian, konsep
kedaulatan rakyat dalam pemikiran Al-Mawardi hanya mendapat tempat secara
terbatas dan bersyarat, mencerminkan pola pikir politik klasik yang
menomorsatukan stabilitas dan otoritas agama dibandingkan aspirasi politik
rakyat .

Al-Mawardi dalam karya-karya klasiknya seperti al-Ahkam al-
Sulthaniyyah menekankan bahwa kekuasaan politik harus berada dalam bingkai
syariat. Ia menolak gagasan bahwa rakyat adalah pemegang kedaulatan
tertinggi, sebagaimana dalam konsep demokrasi modern. Meskipun dalam
praktiknya pemilihan pemimpin melibatkan ahlul halli wal ‘aqdi, Al-Mawardi
memandang bahwa kedaulatan sejati tetap milik Allah, dan penguasa hanya

bertugas menyalurkan kehendak syariat dalam struktur kekuasaan. Dalam

12 Setiawansyah, Akbar Nur. Analisis Perbandingan Sistem Pemilihan Umum Proporsional Terbuka Dan
Tertutp Terhadap Kemaslahatan Politik Negara Perspektif Al-Mawardi Dan Ibnu Taimiyah. BS thesis.
Fakultas Syariah dan Hukum UIN Syarif Hidayatullah Jakarta.hal 21-24

35

Vol. 1 No. 1



Moh Roiis Edy Siswanto & Irsyadul Aufa

kerangka ini, rakyat hanya berperan sebagai pemberi legitimasi formal melalui
perwakilan elit, tanpa memiliki kontrol substansial terhadap jalannya
pemerintahan. Ini menunjukkan bahwa konsep kedaulatan rakyat dalam
pemikiran Al-Mawardi bersifat parsial dan sangat dibatasi oleh kerangka
normatif agama .

Disisilain, Al-Mawardi menunjukkan fleksibilitas dalam menyesuaikan
konsep kekuasaan dengan realitas politik saat itu. Ia menerima legitimasi
kekuasaan yang diperoleh melalui kekuatan atau dominasi de facto, selama
penguasa tersebut masih menjalankan syariat Islam secara lahiriah. Di sinilah
ambiguitas pemikirannya tampak jelas: di satu sisi menjunjung ideal syariat
sebagai sumber kekuasaan, namun di sisi lain membenarkan kekuasaan yang
bersandar pada kekuatan politik yang tidak sepenuhnya lahir dari proses
konsultatif rakyat.’®> Hal ini memperlihatkan bahwa pemikiran politik Al-
Mawardi mengandung kompromi antara norma ilahiyah dan realitas politik
pragmatis, yang pada akhirnya membatasi konsep kedaulatan rakyat dalam arti
partisipatif dan deliberative.

C. Pemikiran Jeans Jacques

Jean-Jacques Rousseau, seorang filsuf asal Prancis yang hidup pada abad
ke-18, merupakan salah satu tokoh penting dalam pengembangan teori kontrak
sosial dan kedaulatan rakyat. Meskipun ia hidup setelah penghujung abad ke-
16, gagasan-gagasannya menjadi puncak dari perkembangan pemikiran politik
yang telah berlangsung sejak dua abad sebelumnya. Rousseau berpendapat
bahwa kedaulatan sejati berada di tangan rakyat, bukan di tangan raja atau

lembaga mana pun. Menurutnya, negara dibentuk atas dasar kehendak umum

13 Sahrin, Abu, Munandar Munandar, and Farid Adnir. "Demokrasi dalam Dunia Islam Perspektif
Al-Mawardi." Journal Of Human And Education (JAHE) 4.5 (2024): 81-87.

36

Vol. 1 No. 1



Kedaulatan Rakyat Dalam Pergulatan Konsep Islam Dan Barat

(volonté générale), dan semua warga negara harus tunduk pada kehendak
tersebut karena itu merupakan ekspresi kolektif dari kehendak bersama untuk
hidup dalam keteraturan dan keadilan.!4

Dalam karya monumentalnya, Du Contrat Social (1762), Rousseau
menyatakan bahwa individu, demi menciptakan masyarakat yang adil, harus
menyerahkan kebebasan alamiahnya kepada masyarakat dan menggantinya
dengan kebebasan sipil yang lebih terjamin.1> Melalui kontrak sosial ini, rakyat
menjadi pemegang kedaulatan dan berhak menentukan hukum yang berlaku.
Rousseau mengkritik keras sistem monarki absolut yang saat itu mendominasi
Eropa, karena menurutnya sistem tersebut tidak mencerminkan kehendak
rakyat. Ia juga menolak bahwa kekuasaan bisa diwariskan atau dimiliki secara
privat, karena kedaulatan tidak bisa dipindahtangankan—ia adalah milik
kolektif seluruh rakyat.1®

Pemikiran Rousseau berbeda dengan tokoh-tokoh lain seperti Thomas
Hobbes dan John Locke yang juga mengembangkan teori kontrak sosial, namun
dengan pendekatan yang berbeda. Hobbes, misalnya, melihat kontrak sosial
sebagai penyerahan hak individu kepada penguasa absolut demi mencegah
kekacauan (anarki), sementara Locke menekankan perlunya kekuasaan yang
dibatasi dan menjamin hak-hak dasar seperti kehidupan, kebebasan, dan
kepemilikan.’”? Rousseau mengambil posisi yang lebih radikal dengan
menekankan bahwa kedaulatan tidak boleh diwakilkan dan bahwa hukum
harus dibuat langsung oleh rakyat atau wakil-wakil yang benar-benar

mencerminkan kehendak umum.18

14 Jean-Jacques Rousseau, The Social Contract, Book I, Chapter 6.
15 Ibid., Book I, Chapter 8.
16 Maurice Cranston, Rousseau: The Social Contract and Discourses, Penguin Classics, 1968.
17" Thomas Hobbes, Leviathan (1651); John Locke, Two Treatises of Government (1689).
18 Alan Ryan, On Politics: A History of Political Thought, Penguin, 2012.
37

Vol. 1 No. 1



Moh Roiis Edy Siswanto & Irsyadul Aufa

Pemikiran Rousseau memberikan pengaruh besar terhadap revolusi-
revolusi besar, terutama Revolusi Prancis, di mana gagasan tentang kedaulatan
rakyat dan penolakan terhadap kekuasaan absolut menjadi landasan ideologis
utama. Konsepnya tentang kehendak umum menjadi inspirasi dalam
pembentukan sistem demokrasi modern, meskipun penerapannya kerap
menghadapi tantangan dalam menjaga keseimbangan antara kehendak
mayoritas dan perlindungan terhadap hak-hak minoritas. Kendati begitu,
kontribusinya dalam menekankan pentingnya partisipasi rakyat dalam
pembentukan kekuasaan politik tetap menjadi warisan intelektual yang relevan
hingga saat ini. Rousseau, dengan gagasannya yang revolusioner, telah
menempatkan rakyat sebagai sumber legitimasi kekuasaan yang sah dalam
sistem politik modern.1?

Selain berdampak pada teori politik, pemikiran Rousseau juga
memengaruhi filsafat pendidikan dan pembentukan nilai-nilai sosial. Dalam
karya lainnya, Emile ou De I’éducation, Rousseau menjelaskan bahwa manusia
pada dasarnya baik, namun dirusak oleh masyarakat dan institusi-institusi sosial
yang menindas. Pandangan ini memperluas cakupan teori kontrak sosial, tidak
hanya sebagai struktur politik, tetapi sebagai fondasi moral untuk membangun
masyarakat yang adil sejak individu masih dalam masa pembentukan karakter.
Ia percaya bahwa pembentukan warga negara yang baik harus dimulai dari
pendidikan yang membebaskan, bukan yang mengekang, agar mereka dapat
memahami dan menjalankan kehendak umum secara sadar dan otonom.

Lebih lanjut, pengaruh Rousseau dapat ditemukan dalam berbagai
gerakan pembebasan dan perjuangan hak-hak sipil pada abad-abad berikutnya.

Konsep bahwa rakyat memiliki kedaulatan penuh atas kehidupannya sendiri,

19 Robert Wokler, Rousseau: A Very Short Introduction, Oxford University Press, 2001.
38

Vol. 1 No. 1



Kedaulatan Rakyat Dalam Pergulatan Konsep Islam Dan Barat

tanpa dominasi eksternal, menjadi inspirasi bagi tokoh-tokoh seperti Karl Marx
dalam kritik terhadap kapitalisme, hingga aktivis kemerdekaan di dunia
kolonial. Rousseau membuka jalan bagi ide bahwa pemerintahan yang sah
bukan hanya didasarkan pada legalitas, tetapi pada legitimasi moral yang
berasal dari persetujuan rakyat. Di era modern, meskipun bentuk-bentuk
pemerintahan telah berubah, debat tentang sejauh mana kehendak umum dapat
dan harus dijadikan dasar hukum tetap aktual dan diperdebatkan, menunjukkan
betapa mendasarnya warisan pemikiran Rousseau dalam dinamika politik
kontemporer.20

Pada pemikiran kedaulatan rakyat berarti rakyat yang memegang
kekuasaan. Artinya, ketika rakyat sudah menyerahkan kekuasaan kepada
eksekutif untuk memimpin sebuah negara, hal itu tidak serta merta rakyat sudah
lepas tangan dan lepas hak kekuasaannya. Rakyat tetap berkuasa, dengan
mengontrol eksekutif atau legislatif yang berbuat salah, atau menyalahgunakan
kekuasaan. Karena kekuasaan diberikan oleh rakyat, maka pemimpin yang
diberikan hak berkuasa itu mesti sungguh merepresentasikan kehendak rakyat.
Pertanyaan, kehendak rakyat yang mana?

Mari kita memeriksa ide kedaulatan rakyat berikut. Pertama, rakyat yang
menyerahkan hak untuk berkuasa kepada pemimpin terpilih, berharap agar
sang jagoannya betul-betul mengutamakan rakyat dalam berpikir dan
mengambil kebijakan. Artinya kebijakan sang pemimpin harus sungguh-
sungguh pro-rakyat, tidak bisa tidak.?! Kedua, penyerahan kekuasaan oleh

rakyat kepada pemimpinnya mengandaikan keikhlasan hati rakyat agar

20 Will Kymlicka, Contemporary Political Philosophy: An Introduction, Oxford University Press,
2002.
21 Mahdi Bin Achmad Mahfud dan Vinaricha Sucika Wiba. (2015). Surabaya: R.A.De.Rozarie. HIm.

39

Vol. 1 No. 1



Moh Roiis Edy Siswanto & Irsyadul Aufa

pemimpin terpilih bekerja dengan sebaik mungkin, sambil mengontrol jika ada
kesalahan kebijakan atau salah mengambil keputusan oleh pemimpin yang
merugikan rakyat. Karena itu, kritik dan masukan yang baik dari rakyat harus
dilihat sebagai teguran dari sang Tuan kepada hambanya yang berbuat salah.
Hamba (pemimpin) mesti bekerja sesuai keinginan tuannya (rakyat) supaya
sang tuan atau majikan masih mau memakai jasa pemimpinnya. Kalau tidak,
maka tuan atau majikan akan mengganti hamba tersebut dengan hamba lain
yang lebih loyal (taat).

Ketiga, pemimpin adalah representasi kehendak rakyat. Artinya, apa
yang dipikirkan dan dibuat oleh pemimpin harus benar-benar muncul dari
kehendak rakyat. Karena itu, rakyat harus tahu dan berpartisipasi dalam politik,
agar dia tidak salah menyerahkan hak berkuasanya untuk pemimpin yang salah.

Keempat, Kehendak Mayoritas. Semua kebijakan pemimpin harus
mengayomi kehendak mayoritas rakyat. Ada bahaya ketika mayoritas
menghendaki sesuatu yang salah yang kemudian dia tuntut itu kepada
pemimpin pilihannya. Namun, perlu dicatat bahwa kehendak rakyat harus
terarah dan bertujuan untuk kebaikan bersama, bukan kebaikan kelompok atau
golongan tertentu. Jadi, Rousseau jelas menelurkan ide tentang kedaulatan
rakyat yang membuat semua rakyat sejahtera, bukan kesejahteraan untuk
kelompok dan golongan tertentu.??

Dalam konteks ini, pemimpin yang diberi mandat oleh rakyat harus
benar-benar merepresentasikan kehendak rakyat dalam setiap kebijakan yang
diambil. Kebijakan tersebut harus pro-rakyat dan tidak boleh menyimpang dari
kepentingan umum. Rakyat memiliki peran aktif dalam mengontrol dan

memberikan masukan terhadap kebijakan pemerintah, sebagai bentuk

22 Haryatmoko. (2014). kedaulatan. Jakarta: Penerbit Buku Kompas. HIm. 204-209.
40

Vol. 1 No. 1



Kedaulatan Rakyat Dalam Pergulatan Konsep Islam Dan Barat

partisipasi dalam menjaga agar pemerintahan tetap berjalan sesuai dengan
kehendak umum.

Partisipasi aktif rakyat dalam politik sangat penting untuk memastikan
bahwa pemimpin yang dipilih benar-benar mewakili kehendak rakyat. Tanpa
partisipasi tersebut, tidak mungkin terbentuk kehendak umum yang sejati.
Rakyat harus terlibat langsung dalam pembuatan hukum dan kebijakan untuk
memastikan bahwa pemerintah benar-benar mencerminkan kehendak kolektif
mereka. Namun, perlu diingat bahwa kehendak mayoritas tidak selalu
mencerminkan kebaikan bersama. Ada bahaya ketika mayoritas menghendaki
sesuatu yang salah dan menuntutnya kepada pemimpin. Oleh karena itu,
penting bagi masyarakat untuk membedakan antara kehendak semua (will of
all) dan kehendak umum (general will).

Kehendak umum selalu mengarah pada kebaikan bersama, sementara
kehendak semua bisa didominasi oleh kepentingan pribadi atau kelompok
tertentu.23Di Indonesia, prinsip kedaulatan rakyat tercermin dalam Pasal 1 Ayat
(2) UUD 1945 yang menyatakan bahwa "Kedaulatan berada di tangan rakyat dan
dilaksanakan menurut Undang-Undang Dasar." Ini menunjukkan bahwa rakyat
adalah pemegang kekuasaan tertinggi, dan pemerintah bertugas menjalankan
amanah tersebut sesuai dengan konstitusi.

Dengan demikian, kedaulatan rakyat bukan hanya konsep teoritis, tetapi
juga prinsip dasar yang harus diwujudkan dalam praktik pemerintahan sehari-

hari. Pemimpin harus senantiasa mendengarkan dan mempertimbangkan suara

2 artikel Teori Kedaulatan Rakyat dan Penerapannya di Indonesia dapat memberikan perspektif tentang
penerapan konsep tersebut dalam konteks Indonesia. Entri Britannica tentang Social Contract juga
menyediakan ringkasan yang komprehensif mengenai teori kontrak sosial Rousseau

41

Vol. 1 No. 1



Moh Roiis Edy Siswanto & Irsyadul Aufa

rakyat dalam setiap kebijakan yang diambil, agar tercipta pemerintahan yang
benar-benar demokratis dan berpihak pada kepentingan umum.?*

Namun, penerapan konsep kedaulatan rakyat di Indonesia mengalami
dinamika. Awalnya, Pasal 1 Ayat (2) UUD 1945 berbunyi "Kedaulatan adalah di
tangan rakyat dan dilakukan sepenuhnya oleh Majelis Permusyawaratan
Rakyat." Setelah amandemen ketiga pada tahun 2001, ketentuan tersebut diubah
menjadi "Kedaulatan berada di tangan rakyat dan dilaksanakan menurut
Undang-Undang Dasar," yang memperkuat prinsip demokrasi langsung dan
partisipasi rakyat dalam pemerintahan.?

Rousseau juga mengingatkan akan bahaya tirani mayoritas, di mana
kehendak mayoritas dapat menindas minoritas jika tidak diarahkan untuk
kebaikan bersama. Oleh karena itu, penting bagi masyarakat untuk
membedakan antara kehendak semua (will of all) dan kehendak umum (general
will), serta memastikan bahwa kebijakan yang diambil benar-benar
mencerminkan kepentingan kolektif seluruh rakyat.2

D. Analisis Pemikiran Al-Mawardi dan Jean-Jacques Rousseau
1. Persamaan

Meskipun pendekatannya berbeda, Al-Mawardi dan Rousseau sama-
sama memandang pentingnya keberadaan pemimpin dalam menjaga stabilitas
dan keadilan sosial. Al-Mawardi menyebut fungsi imam sebagai penjaga agama

dan pengatur dunia dalam koridor syariat.?” sementara Rousseau melihat negara

24 Buku The Social Contract karya Jean-Jacques Rousseau merupakan sumber utama untuk memahami
konsep kedaulatan rakyat dan kontrak sosial.

% Buku Teori Negara Hukum dan Kedaulatan Rakyat oleh Eduardus juga dapat menjadi referensi
tambahan untuk memahami hubungan antara hukum dan kedaulatan rakyat.

2% buku Kedaulatan Rakyat Menurut Sistem Ketatanegaraan Indonesia oleh Abdy Yuhan dapat
memberikan perspektif tentang penerapan konsep tersebut dalam konteks Indonesia.

27 Al-Mawardi, Al-Ahkam al-Sultaniyyah, hlm. 7.

42

Vol. 1 No. 1



Kedaulatan Rakyat Dalam Pergulatan Konsep Islam Dan Barat

dan pemimpin sebagai alat untuk mewujudkan kehendak umum dan
melindungi kebebasan sipil.?

Keduanya juga menghendaki agar kekuasaan dijalankan demi
kemaslahatan rakyat. Al-Mawardi memandang bahwa kepemimpinan harus
menjamin maslahah ‘ammah (kebaikan umum) dan bukan semata kepentingan
pribadi penguasa.?? Rousseau pun berpandangan bahwa hukum yang sah
adalah yang mencerminkan kepentingan bersama, bukan kepentingan
kelompok atau individu tertentu.3°

Terakhir, keduanya menolak absolutisme. Al-Mawardi menegaskan
bahwa pemimpin yang menyimpang dari syariat bisa diberhentikan oleh
otoritas agama, menunjukkan adanya batasan pada kekuasaan. Rousseau
bahkan lebih jauh lagi, menyerukan hak rakyat untuk mengganti pemerintah
jika tidak lagi mencerminkan kehendak umum.

Terakhir, keduanya menolak kekuasaan absolut. Al-Mawardi
menegaskan bahwa pemimpin yang menyimpang dari syariat bisa
diberhentikan oleh otoritas agama atau kelompok yang berwenang secara moral
dan intelektual, seperti ahl al-halli wa al-‘aqdi. Ini menunjukkan bahwa
kekuasaan politik dalam Islam, menurut Al-Mawardi, harus tunduk pada
prinsip ilahiyah dan moralitas hukum Tuhan. Tidak ada ruang untuk kekuasaan
yang bertindak sewenang-wenang tanpa pertanggungjawaban normatif.

2. Perbedaan

Al-Mawardi berpandangan bahwa kedaulatan berasal dari syariat Islam

dan bukan dari kehendak rakyat secara langsung. Dalam karyanya Al-Ahkam

al-Sultaniyyah, ia menyatakan bahwa kekuasaan adalah amanah dari Allah yang

28 Rousseau, Du Contrat Social, Buku I, Pasal 8.
2 Al-Mawardi, Al-Ahkam al-Sultaniyyah, hlm. 18-20.
30 Rousseau, Du Contrat Social, Buku II, Pasal 3.
43

Vol. 1 No. 1



Moh Roiis Edy Siswanto & Irsyadul Aufa

harus dijalankan oleh seorang imam yang sah secara agama, bukan berdasarkan
pilihan bebas rakyat luas.3! Kekuasaan tersebut diserahkan kepada seorang
pemimpin melalui proses pemilihan oleh ahl al-halli wal ‘aqdi, yaitu sekelompok
elite berilmu dan adil yang dianggap mampu menentukan siapa yang pantas
menjadi pemimpin umat.3? Rakyat tidak memegang kekuasaan secara langsung,
dan bahkan tidak memiliki mekanisme untuk mengganti pemimpin, kecuali
pemimpin tersebut secara nyata melanggar syariat.

Berbeda dari itu, Rousseau berpandangan bahwa kedaulatan sepenuhnya
berada di tangan rakyat. Dalam Du Contrat Social, ia menegaskan bahwa negara
lahir dari kontrak sosial, yakni perjanjian antarindividu untuk membentuk
sebuah komunitas politik yang adil.33 Dalam sistem ini, rakyat tetap memegang
kedaulatan meskipun telah memilih pemimpin, karena kedaulatan tidak bisa
diwakilkan atau dialihkan kepada siapa pun. Rousseau menekankan konsep
volonté générale atau kehendak umum, sebagai dasar hukum dan kebijakan
yang sah.3* Setiap warga negara memiliki hak dan kewajiban untuk terlibat
dalam pembentukan hukum, dan pemimpin hanya sah selama bertindak sesuai
dengan kehendak kolektif tersebut.

Al-Mawardi menunjukkan fleksibilitas pragmatis dalam menerima
kekuasaan de facto, seperti dalam kasus penguasa Bani Buwayh, yang tidak
berasal dari pemilihan tetapi diterima selama masih menjalankan syariat secara

formal.?> Sementara itu, Rousseau menolak total bentuk kekuasaan yang tidak

31 Al-Mawardi, Al-Ahkam al-Sultaniyyah, (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1994), hlm. 5-7.
32 Ibid., hlm. 15-16.
3 Jean-Jacques Rousseau, Du Contrat Social, (Penguin Classics, 1968), Buku I, Pasal 6.
34 Tbid., Buku II, Pasal 1-2.
% Al-Mawardi, Al-Ahkam al-Sultaniyyah, hlm. 32-35.
44

Vol. 1 No. 1



Kedaulatan Rakyat Dalam Pergulatan Konsep Islam Dan Barat

berasal dari persetujuan rakyat. Ia percaya bahwa kekuasaan yang tidak berakar
dari kontrak sosial adalah bentuk tirani yang harus ditolak.36
3. Relevansi di Era Sekarang

Pemikiran Al-Mawardi masih relevan di era sekarang, terutama dalam
konteks negara-negara Muslim yang menjadikan syariat sebagai dasar hukum.
Dalam dunia modern, gagasannya memberi landasan normatif mengenai
pentingnya integritas moral dan akuntabilitas religius dalam memimpin.37
Dalam konteks Indonesia, meskipun negara tidak murni teokratis, prinsip
keadilan, etika kepemimpinan, dan kemaslahatan rakyat tetap menjadi isu
penting yang sejalan dengan nilai-nilai Al-Mawardi.

Rousseau, di sisi lain, sangat relevan dalam konteks sistem demokrasi
modern. Konsep kedaulatan rakyat yang dia pelopori menjadi prinsip utama
dalam banyak konstitusi negara modern, termasuk Indonesia, yang dalam Pasal
1 Ayat (2) UUD 1945 menegaskan bahwa “Kedaulatan berada di tangan rakyat
dan dilaksanakan menurut Undang-Undang Dasar. Pemikiran Rousseau
mendukung sistem pemilu, partisipasi publik, dan hak untuk menyampaikan
pendapat serta mengkritik pemerintah. Namun demikian, Rousseau juga
memberi peringatan penting mengenai bahaya tirani mayoritas, yaitu ketika
suara terbanyak digunakan untuk menindas kelompok minoritas. Hal ini masih
menjadi tantangan dalam demokrasi modern, di mana populisme dan politik
identitas sering kali mengancam prinsip keadilan sosial.

Dengan demikian, kedua tokoh ini menawarkan perspektif yang dapat
saling melengkapi. Al-Mawardi memberikan pendekatan yang menekankan

etika dan stabilitas berdasarkan nilai-nilai ilahi, sementara Rousseau

36 Rousseau, Du Contrat Social, Buku III, Pasal 4.
%7 Nasution, Harun, Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya, (Jakarta: UI Press, 1986), hlm. 200.
45

Vol. 1 No. 1



Moh Roiis Edy Siswanto & Irsyadul Aufa

mengedepankan kebebasan, partisipasi, dan persamaan hak dalam kerangka
rasional dan sekuler. Kombinasi keduanya dapat melahirkan model

pemerintahan yang demokratis, tetapi juga bermoral dan berorientasi pada

kebaikan kolektif.

Kesimpulan

Pemikiran Al-Mawardi dan Jean-Jacques Rousseau mencerminkan dua model
kedaulatan rakyat yang berbeda. Al-Mawardi menekankan bahwa kekuasaan bersumber
dari syariat, bukan dari rakyat secara langsung, dengan partisipasi rakyat dibatasi melalui
ahl al-halli wa al-‘aqdi. Sementara Rousseau menegaskan bahwa rakyat adalah pemilik
kedaulatan penuh melalui kontrak sosial dan kehendak umum. Meskipun berbeda dalam
sumber legitimasi ilahi bagi Al-Mawardi dan rakyat bagi Rousseau keduanya menolak
kekuasaan absolut dan menekankan pentingnya pembatasan kekuasaan. Dalam konteks
Indonesia, pemikiran keduanya relevan: Pancasila mencerminkan perpaduan nilai
religius (sila pertama) dan demokratis (sila keempat). Integrasi keduanya dapat menjadi
dasar sistem politik yang seimbang: demokratis, bermoral, partisipatif, dan berorientasi

pada kemaslahatan rakyat.

Daftar Pustaka

Achmad Mahfud, Mahdi Bin, dan Vinaricha Sucika Wiba. Teori Hukum dan
Implementasinya. Surabaya: R.A. De. Rozarie, 2015.

Al-Mawardi. Al-Ahkam al-Sultaniyyah. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1994.

Alwie, Alfoe Niam. "Konstruksi Filsafat Sosial Al-Mawardi." Kalam 6, no. 2
(2012): 319-340.

Aprilia, Lara, dan Abdul Basit. "Diskursus Pemikiran Politik Islam Era Klasik:
Menilik Pemikiran Al-Mawardi." Silatul Afkar: Jurnal Pemikiran Sosial dan
Keagamaan 1, no. 1 (2023): 1-18.

46

Vol. 1 No. 1



Kedaulatan Rakyat Dalam Pergulatan Konsep Islam Dan Barat

Aulia, Rahma Nur, dan Edy Soesanto. "Penerapan Nilai Pancasila dalam
Pembentukan Kebijakan Publik untuk Meningkatkan Kesejahteraan
dan Kedaulatan Rakyat." Jejak Pembelajaran: Jurnal Pengembangan
Pendidikan 9, no. 1 (2025): 14-17.

Cranston, Maurice. Rousseau: The Social Contract and Discourses. London:
Penguin Classics, 1968.

Fatikah, Erlinda Salsabila Putri, dan Deri Anggraini. "Analisis Kesalahan
Berbahasa dalam Tataran Morfologi pada Surat Kabar Kedaulatan
Rakyat." Literasi: Jurnal Bahasa dan Sastra Indonesia serta Pembelajarannya
8, no. 1 (2024): 41-50.

Haryatmoko. Kedaulatan. Jakarta: Penerbit Buku Kompas, 2014.

Jean-Jacques Rousseau. Du Contrat Social. London: Penguin Classics, 1968.

Kymlicka, Will. Contemporary Political Philosophy: An Introduction. Oxford:
Oxford University Press, 2002.

Locke, John. Two Treatises of Government. 1689.

Nasution, Harun. Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya. Jakarta: Ul Press, 1986.

Nugroho, Setyo. "Demokrasi dan Tata Pemerintahan dalam Konsep Desa dan
Kelurahan." Jurnal Cita Hukum 1, no. 2 (2013): 250.

Piter, Romanus, dan Valentinus. "Konsep Kebebasan Menurut Jean-Jacques
Rousseau dan Relevansinya Bagi Demokrasi Indonesia Saat Ini (Sebuah
Kajian Filosofis-Kritis)." Forum 50, no. 1 (2023): 15-33.

Rahmawati. "Sistem Pemerintahan Islam Menurut Al-Mawardi dan
Aplikasinya di Indonesia." Diktum: Jurnal Syariah dan Hukum 16, no. 2
(2023): 264-283.

Ryan, Alan. On Politics: A History of Political Thought. London: Penguin, 2012.

47

Vol. 1 No. 1



Moh Roiis Edy Siswanto & Irsyadul Aufa

Sahrin, Abu, Munandar Munandar, dan Farid Adnir. "Demokrasi dalam Dunia
Islam Perspektif Al-Mawardi." Journal of Human and Education (JAHE) 4,
no. 5 (2024): 81-87.

Setiawansyah, Akbar Nur. Analisis Perbandingan Sistem Pemilihan Umum
Proporsional Terbuka dan Tertutup terhadap Kemaslahatan Politik Negara
Perspektif Al-Mawardi dan Ibnu Taimiyah. Skripsi. Fakultas Syariah dan
Hukum, UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2023.

Siswadi, Gede Agus. "Konsep Pendidikan Naturalistik Jean-Jacques Rousseau
dan Relevansinya Bagi Pengembangan Sistem Merdeka Belajar di
Indonesia." Bawi Ayah: Jurnal Pendidikan Agama dan Budaya Hindu 14, no.
2 (2023): 63-65.

Wokler, Robert. Rousseau: A Very Short Introduction. Oxford: Oxford University
Press, 2001.

Yuhana, Abdy. Kedaulatan Rakyat Menurut Sistem Ketatanegaraan Indonesia:

Gagasan dan Implementasi. Bandung: Fokusmedia, 2020.

48

Vol. 1 No. 1



