
Qanun: Jurnal Hukum Islam dan Tata Negara 
ISSN (p):xxxx-xxxx; ISSN (e): xxxx-xxxx – Vol. 1 No. 1 Juni (2025) 
https://ejournal.stital.ac.id/index.php/Qanun 

 

 

KEDAULATAN RAKYAT DALAM PERGULATAN KONSEP 

ISLAM DAN BARAT: ANALISIS PEMIKIRAN AL-MAWARDI 

DAN JEAN-JACQUES ROUSSEAU 

 

Moh Roiis Edy Siswanto 
STIT Al Ibrohimy Bangkalan  

Irsyadul Aufa 
STIT Al Ibrohimy Bangkalan 

 
Abstrak 

Penelitian ini membahas perbandingan pemikiran Al-Mawardi dan Jean-Jacques 
Rousseau tentang kedaulatan rakyat dalam pergulatan konsep Islam dan Barat, 
dengan fokus penelitian pada ambiguitas kedaulatan rakyat dari kedua pandangan 
tokoh tersebut. untuk melihat bagaimana konsep tersebut dipahami dalam konteks 
Islam klasik dan filsafat Barat modern. Al-Mawardi, melalui karya Al-Ahkam al-
Sulthaniyyah, menegaskan bahwa kedaulatan bersumber dari syariat Islam, bukan 
dari rakyat secara langsung. Peran rakyat dibatasi dan dijalankan melalui kelompok 
elite (ahl al-halli wa al-‘aqdi) yang bertugas memilih pemimpin. Sementara itu, 
Rousseau dalam Du Contrat Social menekankan bahwa rakyat adalah pemegang 
kedaulatan tertinggi, dan kehendak umum (volonté générale) menjadi dasar sahnya 
kekuasaan.Penelitian ini menggunakan pendekatan deskriptif-komparatif dengan 
metode studi pustaka, untuk menggali perbedaan dan persamaan keduanya serta 
relevansinya terhadap realitas politik Indonesia. Hasil kajian menunjukkan bahwa 
praktik kedaulatan di Indonesia mencerminkan kombinasi dari kedua pandangan 
tersebut: demokrasi modern dengan partisipasi rakyat melalui pemilu, sekaligus 
pengaruh nilai religius dalam kebijakan publik. Hal ini menunjukkan adanya 
ambiguitas dalam penerapan kedaulatan rakyat di Indonesia.Dari situ konsep 
kedaulatan rakyat di Indonesia bersifat hibrid tidak sepenuhnya sekuler seperti 
pandangan Rousseau, dan tidak pula sepenuhnya teokratis sebagaimana konsep Al-
Mawardi. Oleh karena itu, dibutuhkan perumusan ulang konsep kedaulatan rakyat 
yang mampu menyeimbangkan prinsip demokrasi dan nilai moral religius, agar sistem 
pemerintahan dapat berjalan adil, kontekstual, dan mencerminkan jati diri bangsa. 

 
Kata Kunci: Kedaulatan Rakyat, Al-Mawardi, Jacques Reusseau. 

 

Abstract 

This study discusses the comparative thinking of Al-Mawardi and Jean-Jacques Rousseau on 
popular sovereignty, to see how the concept is understood in the context of classical Islam and 
modern Western philosophy. Al-Mawardi, through his work Al-Ahkam al-Sulthaniyyah, 
emphasized that sovereignty originates from Islamic law, not from the people directly. The role 
of the people is limited and carried out through an elite group (ahl al-halli wa al-‘aqdi) who are 
tasked with electing leaders. Meanwhile, Rousseau in Du Contrat Social emphasized that the 
people are the holders of the highest sovereignty, and the general will (volonté générale) is the 



Moh Roiis Edy Siswanto & Irsyadul Aufa 

26 

Vol. 1 No. 1 

basis for the legitimacy of power. This study uses a descriptive-comparative approach with a 
literature study method, to explore the differences and similarities between the two and their 
relevance to the political reality of Indonesia. The results of the study show that the practice of 
sovereignty in Indonesia reflects a combination of the two views: modern democracy with 
popular participation through elections, as well as the influence of religious values in public 
policy. This shows the ambiguity in the application of people's sovereignty in Indonesia. From 
there, the concept of people's sovereignty in Indonesia is hybrid, not entirely secular like 
Rousseau's view, and not entirely theocratic like Al-Mawardi's concept. Therefore, a 
reformulation of the concept of people's sovereignty is needed that is able to balance the 
principles of democracy and religious moral values, so that the government system can run 
fairly, contextually, and reflect the identity of the nation. 
 
Keyword: Popular Sovereignty, Al-Mawardi, Jacques Reusseau. 
 
 

Pendahuluan 

Kedaulatan rakyat merupakan salah satu konsep fundamental dalam 

wacana politik dan ketatanegaraan. Gagasan ini menyiratkan bahwa kekuasaan 

tertinggi dalam suatu negara berada di tangan rakyat, baik secara langsung 

maupun melalui perwakilan. Namun demikian, realisasi konsep kedaulatan 

rakyat kerap kali menimbulkan ambiguitas, terutama ketika dihadapkan pada 

perbedaan tradisi filsafat politik dan konteks sosial-historis yang 

melatarbelakanginya. Perbedaan itu tampak jelas ketika membandingkan 

pemikiran antara Al-Mawardi, seorang pemikir politik Islam klasik, dengan 

Jean-Jacques Rousseau, filsuf modern dari Barat.1 

Berdasarkan penelitian Rahma Nur Aulia dan Edy Soesanto yang 

dipublikasikan pada Jejak Pembelajaran pada 2025, penerapan nilai-nilai 

Pancasila dalam kebijakan publik dapat memainkan peran penting dalam 

kesejahteraan rakyat dan kedaulatannya. Selama proses kebijakan yang adil dan 

merata, setiap sila pada Pancasila dapat memberikan kontribusi normatif. 

Dengan menggunakan pendekatan studi literatur, penelitian ini menyimpulkan 

 
1 Fatikah dan Anggraini, “Analisis Kesalahan Berbahasa Dalam Tataran Morfologi Pada Surat Kabar 
Kedaulatan Rakyat.”hal 41-50 



Kedaulatan Rakyat Dalam Pergulatan Konsep Islam Dan Barat 

27 

Vol. 1 No. 1 

tantangan implementasi, seperti korupsi dan ketimpangan sosial, serta 

penguatan nilai-nilai melalui pendidikan dan transparansi serta masyarakat.2 

Semantik lain yang coba penulis jabarkan yaitu artikel dari David Doresta 

Wijaya dan Nurul Mubin (2024) yang tersedia dalam jurnal Wissen mengenai 

teori-teori kedaulatan negara sebagai fondasi/pilar penting pembangunan 

legitimasi kekuasaan negara. Teori kedaulatan negara yang di referensikan yaitu 

oleh Jean Bodin, Thomas Hobbes, dan George Jellinek, memberikan perspektif 

historis dan filosofis tentang dimana kedaulatan tertinggi tertuju dalam suatu 

negara. Dengan demikian, pencarian jurnal yang semantiknya sama juga 

memperkaya semua pihak akan pentingnya prinsip kedaulatan negara sebagai 

landasan kehidupan penyusunan kebijakan publik yang berdaulat dan bebas 

oleh power di atasnya.3 

Menurut Setyo Nugroho (2013) di artikelnya menegaskan bahwa 

kedaulatan rakyat mencerminkan sistem kekuasaan tertinggi yang dipegang 

oleh rakyat dan menjadi dasar dalam penyelenggaraan pemerintahan, peradilan, 

hingga pembentukan peraturan. Sementara itu, Yunus (2015) mengaitkan 

kedaulatan rakyat dengan prinsip demokrasi yang secara eksplisit termuat 

dalam Pembukaan dan Batang Tubuh UUD 1945. Dalam pandangan Sodikin 

(2014), konsep kedaulatan rakyat dinilai sebagai ajaran terbaik dalam sistem 

modern, meskipun tidak bersifat mutlak, karena dalam konteks negara, 

kedaulatan tetap berada di tangan rakyat secara kolektif melalui perwakilan 

konstitusional seperti MPR dan DPR.4 

 
2 Aulia dan Soesanto, “PENERAPAN NILAI PANCASILA DALAM PEMBENTUKAN KEBIJAKAN 
PUBLIK UNTUK MENINGKATKAN KESEJAHTERAAN DAN KEDAULATAN RAKYAT.” Hal 14-17 
3 Wijaya dan Mubin, “Teori Kedaulatan Negara.” Hal 114-121 
4 Setyo Nugroho, “Demokrasi dan Tata Pemerintahan Dalam Konsep Desa dan Kelurahan,” Jurnal Cita 
Hukum, Vol. 1, No. 2 (2013), hlm. 250. 



Moh Roiis Edy Siswanto & Irsyadul Aufa 

28 

Vol. 1 No. 1 

Al-Mawardi dan Rousseau menawarkan konsep kedaulatan rakyat yang 

berbeda secara fundamental. Dalam al-Ahkam al-Sulthaniyyah, Al-Mawardi 

menegaskan bahwa kedaulatan rakyat (ahl al-hall wa al-aqd) tidak mutlak, 

tetapi terikat pada syariah sebagai otoritas tertinggi. Rakyat berhak memilih 

pemimpin (imam/khalifah), tetapi keputusan akhir harus selaras dengan 

hukum ilahi.5 Sebaliknya, Rousseau dalam Du Contrat Social melihat kedaulatan 

rakyat (volonté générale) sebagai absolut dan sekuler, lahir dari kesepakatan 

rasional manusia tanpa intervensi agama.6 Bagi Rousseau, rakyat adalah sumber 

legitimasi tunggal kekuasaan, sementara bagi Al-Mawardi, legitimasi itu harus 

diverifikasi oleh syariah. 

Ambiguitas konsep kedaulatan ini relevan untuk menganalisis demokrasi 

Indonesia. Pancasila—sebagai fondasi negara—mengakui kedaulatan rakyat 

(Sila IV) sekaligus Ketuhanan (Sila I), menciptakan ketegangan serupa dengan 

pemikiran Al-Mawardi. Di satu sisi, praktik demokrasi seperti pemilu 

mencerminkan volonté générale ala Rousseau; di sisi lain, intervensi nilai 

religius dalam hukum (misalnya RUU KUHP tentang moralitas) mengingatkan 

pada batasan syariah dalam teori Al-Mawardi. Studi komparatif ini 

mengungkap dilema Indonesia: bagaimana merangkul kedaulatan rakyat tanpa 

mengabaikan identitas religius mayoritas, sekaligus menghindari tirani 

mayoritas atau minoritas. 

 

Metode Penelitian 

 
5 Rahmawati, “Sistem Pemerintahan Islam Menurut Al-Mawardi Dan Aplikasinya Di Indonesia.” 
Hal,264-283 
6 Piter, “Konsep Kebebasan Menurut Jean-Jacques Rousseau dan Relevansinya Bagi Demokrasi 
Indonesia Saat Ini (Sebuah Kajian Filosofis-Kritis).” Hal,15-33 



Kedaulatan Rakyat Dalam Pergulatan Konsep Islam Dan Barat 

29 

Vol. 1 No. 1 

Studi ini akan menganalisis ambiguitas kedaulatan rakyat pada Al-

Mawardi dan Rousseau mencerminkan ketegangan abadi antara otoritas religius 

dan sekular dalam demokrasi. Temuan ini menjadi relevan bagi Indonesia yang 

sedang bergulat dengan integrasi nilai-nilai Pancasila dalam sistem politik. Studi 

mendatang perlu mengeksplorasi bagaimana ketegangan serupa muncul dalam 

kebijakan lokal. 

Adapun kajian pustaka dalam penelitian ini akan menggunakan 

pendekatan filosofis dan analisis literatur dari karya-karya utama kedua tokoh, 

serta penelitian-penelitian terdahulu yang membahas kedaulatan rakyat dalam 

pemikiran Timur dan Barat. Kajian ini bertujuan untuk menggali pemikiran 

mendalam dari Al Mawardi dan Jacques Reusseau melalui teks-teks orisinal 

maupun penafsiran kontemporer, serta mengeksplorasi keterkaitan konsep-

konsep tersebut dalam realitas modern. 

 

Pembahasan dan Hasil 

A. Biografi Al Mawardi dan Jacques Reusseau 

1. Biografi Al Mawardi 

Al-Mawardi, yang bernama lengkap Abu al-Hasan Ali bin Muhammad 

bin Habib al-Mawardi al-Bashri, adalah seorang pemikir dan ahli hukum Islam 

terkemuka pada abad ke-11 Masehi. Ia lahir di Basrah pada tahun 364 H/975 M 

dan wafat di Baghdad pada tahun 450 H/1058 M. Julukan "al-Mawardi" 

diberikan kepadanya karena kecerdasannya dalam berdebat dan berorasi, 

sementara "al-Bashri" merujuk pada kota kelahirannya. Pendidikan awalnya 

dimulai di Basrah, kemudian ia melanjutkan studinya di Baghdad di Universitas 

al-Za’farani, di mana ia berguru kepada ulama-ulama terkemuka seperti Abu al-

Qasim ‘Abdul Wahid al-Saimari, seorang ahli hukum Mazhab Syafi’i. Al-



Moh Roiis Edy Siswanto & Irsyadul Aufa 

30 

Vol. 1 No. 1 

Mawardi menguasai berbagai disiplin ilmu, termasuk hadis, fikih, politik, 

filsafat, dan sastra Arab.7 

 Dalam karier profesionalnya, Al-Mawardi menjabat sebagai hakim di 

berbagai kota sebelum akhirnya diangkat sebagai Hakim Agung (Qâdi al-

Qudâh) dan penasihat Khalifah Abbasiyah. Ia juga dikenal sebagai diplomat 

ulung yang berhasil menjadi mediator antara Dinasti Abbasiyah dan 

Buwaihiyah, mempertahankan otoritas khalifah meskipun kekuasaan politik 

praktis berada di tangan Buwaihiyah. Sikapnya yang tegas dan independen 

terlihat dari penolakannya terhadap gelar-gelar yang tidak sesuai dengan nilai 

agama untuk para penguasa. 

 Al-Mawardi meninggalkan banyak karya penting, terutama dalam 

bidang politik dan hukum. Karyanya yang paling terkenal, Al-Aḥkâm al-

Sulṭâniyyah, membahas administrasi negara dan politik Islam, sementara 

Qawânîn al-Wizârah wa Siyâsat al-Mulk fokus pada tata kelola pemerintahan. 

Dalam pemikirannya, ia menekankan pentingnya agama sebagai dasar negara 

dan konsep "kontrak sosial" antara pemimpin (Ahl al-Imâmah) dan rakyat (Ahl 

al-Ikhtiyâr), di mana kedua pihak memiliki hak dan kewajiban yang timbal balik. 

Pemikiran Al-Mawardi, yang menggabungkan pendekatan normatif dan 

realistis, tetap relevan hingga hari ini sebagai fondasi teori politik Islam. 

2. Biografi Jean Jacques Rousseau 

Jean-Jacques Rousseau lahir pada 28 Juni 1712 di Jenewa, Swiss, dari 

pasangan Isaac Rousseau, seorang tukang arloji, dan Suzanne Rousseau yang 

meninggal dunia hanya sembilan hari setelah melahirkannya. Kehilangan figur 

ibu sejak dini, Rousseau kecil dibesarkan oleh ayahnya yang memberikannya 

 
7 al Bafi, Abdullah, and Syaikh Abdul Hamid al Isfraini. "A. Biografi dan Karya al-Mawardi 1. Biografi 
al-Mawardi." Hal,24-27 



Kedaulatan Rakyat Dalam Pergulatan Konsep Islam Dan Barat 

31 

Vol. 1 No. 1 

pendidikan informal melalui bacaan karya-karya klasik. Namun, ketika 

Rousseau berusia 10 tahun, ayahnya terpaksa meninggalkan Jenewa akibat 

konflik, sehingga Rousseau kemudian diasuh oleh pamannya dan seorang 

pastor. Pada usia 16 tahun (1728), Rousseau memilih untuk kabur dari Jenewa 

dan mengembara, bekerja serabutan sebagai pelayan, sekretaris, hingga guru 

musik. Selama masa pengembaraannya, Rousseau sempat berpindah keyakinan 

dari Protestan ke Katolik di bawah bimbingan Nyonya de Warens, seorang 

bangsawan yang menjadi mentor sekaligus figur pengganti ibunya.8 

 Titik balik kehidupan intelektual Rousseau terjadi pada tahun 1750 

ketika ia memenangkan kompetisi esai yang diadakan oleh Akademi Dijon 

dengan karya berjudul Discourse on the Arts and Sciences. Kemenangan ini 

melambungkan namanya sebagai pemikir kritis di era Pencerahan Prancis. 

Rousseau kemudian menghasilkan sejumlah karya monumental seperti Émile 

(1762) yang menggagas pendidikan berbasis alam, The Social Contract (1762) 

tentang teori politik demokratis, dan Confessions (1770), otobiografi inovatif 

yang mengungkap kehidupan pribadinya secara jujur. Namun, pemikiran 

radikal Rousseau tentang agama dan politik membuatnya sering berkonflik 

dengan otoritas dan tokoh-tokoh seperti Voltaire, hingga ia harus menghabiskan 

tahun-tahun terakhir hidupnya dalam pengasingan. Rousseau meninggal dunia 

pada 2 Juli 1778 di Ermenonville, Prancis, tetapi pemikirannya terus 

memengaruhi Revolusi Prancis dan perkembangan demokrasi modern. 

B. Pemikiran Al Mawardi 

Al-Mawardi merupakan salah satu tokoh penting dalam diskursus politik 

Islam klasik yang memberikan kerangka konseptual terhadap sistem 

 
8 Siswadi, Gede Agus. "Konsep Pendidikan Naturalistik Jean Jacques Rousseau Dan Relevansinya 
Bagi Pengembangan Sistem Merdeka Belajar di Indonesia." Bawi Ayah: Jurnal Pendidikan Agama dan 
Budaya Hindu 14.2 (2023).hal 63-65 



Moh Roiis Edy Siswanto & Irsyadul Aufa 

32 

Vol. 1 No. 1 

pemerintahan Islam pasca-khilafah al-Rasyidah. Dalam pemikirannya, terutama 

yang tertuang dalam Al-Ahkam al-Sultaniyyah, Al-Mawardi menegaskan 

bahwa kekuasaan dalam Islam bersumber dari legitimasi ilahiah melalui 

mekanisme syariat, bukan dari kehendak rakyat secara mutlak. 

Menurut Al-Mawardi, imamah atau kekhalifahan adalah institusi esensial 

dalam kehidupan umat Islam yang bertujuan menjaga agama dan mengatur 

urusan dunia. Imamah ini tidak muncul dari kesepakatan sosial ala kontrak 

sosial, tetapi dari kebutuhan kolektif umat akan kepemimpinan yang sah 

menurut agama. Oleh karena itu, posisi khalifah bukan hasil dari kehendak 

rakyat sepenuhnya, tetapi merupakan tanggung jawab suci yang harus 

dijalankan sesuai dengan hukum Allah.9Dalam proses pemilihan khalifah, Al-

Mawardi memperkenalkan konsep ahl al-halli wa al-‘aqdi, yaitu sekelompok 

orang yang memenuhi syarat keilmuan dan keadilan untuk memilih pemimpin. 

Peran rakyat diwakilkan melalui kelompok ini, yang berfungsi menyeleksi 

kandidat terbaik yang dapat menegakkan syariat. Hal ini menunjukkan bahwa 

dalam sistem Al-Mawardi, rakyat memiliki partisipasi terbatas dalam politik, 

yakni sebatas dalam proses seleksi pemimpin, tetapi tidak dalam penetapan 

hukum atau kebijakan negara. 

Kedaulatan dalam pandangan Al-Mawardi tidak berada di tangan rakyat, 

tetapi berada pada syariat Islam yang menjadi sumber legitimasi kekuasaan. 

Penguasa dianggap sah sejauh ia menjalankan pemerintahan sesuai dengan 

tuntunan syariat. Jika ia menyimpang, maka ia dapat dicopot dari jabatannya, 

namun bukan karena kehendak rakyat, melainkan karena pelanggaran terhadap 

hukum Tuhan.Dengan demikian, Al-Mawardi membangun sistem politik 

 
9 Aprilia, Lara, and Abdul Basit. "Diskursus Pemikiran Politik Islam Era KlasikMenilik Pemikiran Al-
Mawardi." SILATUL AFKAR: JURNAL PEMIKIRAN SOSIAL DAN KEAGAMAAN 1.1 (2023): 1-18. 



Kedaulatan Rakyat Dalam Pergulatan Konsep Islam Dan Barat 

33 

Vol. 1 No. 1 

teosentris yang menjadikan syariat sebagai pusat kekuasaan dan menjadikan 

kekuasaan sebagai amanah, bukan hasil perjanjian sosial. Ini sekaligus 

menunjukkan bahwa konsep kedaulatan rakyat dalam kerangka Al-Mawardi 

bersifat terbatas dan tunduk sepenuhnya pada norma-norma ilahiah. 

Pemimpin (imam) dipilih oleh ahl al-halli wa al-aqd (elite yang mewakili 

rakyat) tetapi kekuasaannya tidak mutlak karena dibatasi oleh kewajiban 

menjalankan syariah.Ambiguitas ini terlihat jelas dalam konsep kepemimpinan 

al-Mawardi. Di satu sisi, rakyat berpartisipasi aktif dalam memilih pemimpin, 

mencerminkan unsur kedaulatan populer. Namun, di sisi lain, pemimpin tidak 

sepenuhnya bertanggung jawab kepada rakyat melainkan kepada Allah, 

sehingga ruang gerak kedaulatan rakyat menjadi terbatas. Al-Mawardi juga 

menolak pemberontakan terhadap pemimpin yang zalim selama tidak 

mengingkari syariah, suatu pandangan yang kontras dengan Rousseau yang 

membenarkan revolusi jika penguasa melanggar kontrak sosial.10 Dengan 

demikian, kedaulatan rakyat dalam pemikiran al-Mawardi berada dalam 

ketegangan antara otoritas ilahi dan partisipasi manusia, menciptakan 

ambiguitas yang khas dalam teori politik Islam klasik. 

Pemikiran Al-Mawardi tentang kedaulatan rakyat menampilkan 

ambiguitas yang mencerminkan tarik-menarik antara idealisme normatif syariat 

dan realitas politik yang dihadapi pada masanya. Di satu sisi, Al-Mawardi 

mengakui peran rakyat dalam pengangkatan imam (khalifah), yang menurutnya 

harus dilakukan oleh ahlul halli wal 'aqdi—sekelompok elite terdidik yang 

dipercaya memiliki kapabilitas untuk mewakili umat dalam memilih pemimpin. 

Dalam pandangan ini, seakan ada pengakuan bahwa kedaulatan bersumber dari 

rakyat, setidaknya melalui representasi. Namun, pada saat yang sama, Al-

 
10 Alwie, Alfoe Niam. "Konstruksi Filsafat Sosial Al-Mawardi." Kalam 6.2 (2012): 319-340. 



Moh Roiis Edy Siswanto & Irsyadul Aufa 

34 

Vol. 1 No. 1 

Mawardi menekankan bahwa kekuasaan tidak sepenuhnya berasal dari 

kehendak rakyat, melainkan merupakan amanah yang bersumber dari syariat. 

Artinya, kedaulatan tetap berada dalam koridor kehendak ilahi, dan rakyat 

hanya memiliki peran instrumental dalam pelaksanaannya, bukan sebagai 

pemegang kedaulatan sejati . 

Ambiguitas ini semakin nyata ketika Al-Mawardi menjustifikasi 

kekuasaan yang diperoleh melalui kekuatan militer atau de facto (seperti dalam 

kasus penguasa Bani Buwayh yang mendominasi Abbasiyah). Ia tetap 

memandang legitimasi kekuasaan dapat diberikan sejauh pemimpin tersebut 

mampu menjaga stabilitas dan menegakkan syariat Islam. Dengan demikian, 

kedaulatan tidak bergantung sepenuhnya pada persetujuan rakyat, tetapi lebih 

pada kemampuan penguasa dalam menjaga maslahat umum dan ketertiban. 

Dalam kerangka ini, rakyat tidak memiliki hak menolak kekuasaan yang sah 

secara syar’i, walaupun secara moral mungkin dipertanyakan. Hal ini 

menunjukkan bahwa bagi Al-Mawardi, prinsip kedaulatan rakyat hanya diberi 

ruang sebatas ia tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip syariat, dan dalam 

praktiknya seringkali tunduk pada realitas kekuasaan politik yang kuat dan 

dominatif .11 

Dalam pemikiran Al-Mawardi, konsep kedaulatan lebih banyak 

ditekankan sebagai otoritas ilahiyah yang diemban oleh khalifah sebagai 

pemimpin umat. Ia meletakkan kekuasaan politik di bawah kendali syariat 

Islam, di mana pemimpin dipilih bukan semata karena kehendak rakyat, tetapi 

karena kemampuannya menegakkan hukum Allah. Dalam proses pengangkatan 

pemimpin, rakyat berperan melalui institusi ahlul halli wal ‘aqdi, namun 

institusi ini bersifat elitis dan terbatas pada orang-orang tertentu yang dianggap 

 
11 Alwie, Alfoe Niam. "Konstruksi Filsafat Sosial Al-Mawardi." Kalam 6.2 (2012): 319-340. 



Kedaulatan Rakyat Dalam Pergulatan Konsep Islam Dan Barat 

35 

Vol. 1 No. 1 

layak secara keilmuan dan moral. Oleh karena itu, peran rakyat dalam 

konstruksi kekuasaan menurut Al-Mawardi menjadi ambigu—diakui secara 

normatif, tetapi dibatasi secara struktural dan praktis. Ini mencerminkan 

ketegangan antara idealisme syariat dan realitas kekuasaan yang tidak 

sepenuhnya demokratis dalam pemahaman modern .12 

Ambiguitas semakin kentara ketika Al-Mawardi tidak mengatur secara 

tegas mekanisme partisipasi rakyat dalam pengawasan terhadap penguasa. 

Meskipun penguasa berkewajiban menegakkan keadilan dan maslahat umum, 

rakyat tidak diberikan ruang yang luas untuk menentang atau memberhentikan 

pemimpin yang menyimpang, selama pemimpin tersebut masih menjalankan 

hukum Islam secara formal. Hal ini menandakan bahwa rakyat lebih 

ditempatkan sebagai objek dari kekuasaan yang dijalankan atas nama agama, 

bukan sebagai subjek yang berdaulat penuh. Dengan demikian, konsep 

kedaulatan rakyat dalam pemikiran Al-Mawardi hanya mendapat tempat secara 

terbatas dan bersyarat, mencerminkan pola pikir politik klasik yang 

menomorsatukan stabilitas dan otoritas agama dibandingkan aspirasi politik 

rakyat . 

Al-Mawardi dalam karya-karya klasiknya seperti al-Ahkam al-

Sulthaniyyah menekankan bahwa kekuasaan politik harus berada dalam bingkai 

syariat. Ia menolak gagasan bahwa rakyat adalah pemegang kedaulatan 

tertinggi, sebagaimana dalam konsep demokrasi modern. Meskipun dalam 

praktiknya pemilihan pemimpin melibatkan ahlul halli wal ‘aqdi, Al-Mawardi 

memandang bahwa kedaulatan sejati tetap milik Allah, dan penguasa hanya 

bertugas menyalurkan kehendak syariat dalam struktur kekuasaan. Dalam 

 
12 Setiawansyah, Akbar Nur. Analisis Perbandingan Sistem Pemilihan Umum Proporsional Terbuka Dan 
Tertutp Terhadap Kemaslahatan Politik Negara Perspektif Al-Mawardi Dan Ibnu Taimiyah. BS thesis. 
Fakultas Syariah dan Hukum UIN Syarif Hidayatullah Jakarta.hal 21-24 



Moh Roiis Edy Siswanto & Irsyadul Aufa 

36 

Vol. 1 No. 1 

kerangka ini, rakyat hanya berperan sebagai pemberi legitimasi formal melalui 

perwakilan elit, tanpa memiliki kontrol substansial terhadap jalannya 

pemerintahan. Ini menunjukkan bahwa konsep kedaulatan rakyat dalam 

pemikiran Al-Mawardi bersifat parsial dan sangat dibatasi oleh kerangka 

normatif agama . 

Disisilain, Al-Mawardi menunjukkan fleksibilitas dalam menyesuaikan 

konsep kekuasaan dengan realitas politik saat itu. Ia menerima legitimasi 

kekuasaan yang diperoleh melalui kekuatan atau dominasi de facto, selama 

penguasa tersebut masih menjalankan syariat Islam secara lahiriah. Di sinilah 

ambiguitas pemikirannya tampak jelas: di satu sisi menjunjung ideal syariat 

sebagai sumber kekuasaan, namun di sisi lain membenarkan kekuasaan yang 

bersandar pada kekuatan politik yang tidak sepenuhnya lahir dari proses 

konsultatif rakyat.13 Hal ini memperlihatkan bahwa pemikiran politik Al-

Mawardi mengandung kompromi antara norma ilahiyah dan realitas politik 

pragmatis, yang pada akhirnya membatasi konsep kedaulatan rakyat dalam arti 

partisipatif dan deliberative. 

C. Pemikiran Jeans Jacques 

Jean-Jacques Rousseau, seorang filsuf asal Prancis yang hidup pada abad 

ke-18, merupakan salah satu tokoh penting dalam pengembangan teori kontrak 

sosial dan kedaulatan rakyat. Meskipun ia hidup setelah penghujung abad ke-

16, gagasan-gagasannya menjadi puncak dari perkembangan pemikiran politik 

yang telah berlangsung sejak dua abad sebelumnya. Rousseau berpendapat 

bahwa kedaulatan sejati berada di tangan rakyat, bukan di tangan raja atau 

lembaga mana pun. Menurutnya, negara dibentuk atas dasar kehendak umum 

 
13 Sahrin, Abu, Munandar Munandar, and Farid Adnir. "Demokrasi dalam Dunia Islam Perspektif 
Al-Mawardi." Journal Of Human And Education (JAHE) 4.5 (2024): 81-87. 



Kedaulatan Rakyat Dalam Pergulatan Konsep Islam Dan Barat 

37 

Vol. 1 No. 1 

(volonté générale), dan semua warga negara harus tunduk pada kehendak 

tersebut karena itu merupakan ekspresi kolektif dari kehendak bersama untuk 

hidup dalam keteraturan dan keadilan.14 

Dalam karya monumentalnya, Du Contrat Social (1762), Rousseau 

menyatakan bahwa individu, demi menciptakan masyarakat yang adil, harus 

menyerahkan kebebasan alamiahnya kepada masyarakat dan menggantinya 

dengan kebebasan sipil yang lebih terjamin.15 Melalui kontrak sosial ini, rakyat 

menjadi pemegang kedaulatan dan berhak menentukan hukum yang berlaku. 

Rousseau mengkritik keras sistem monarki absolut yang saat itu mendominasi 

Eropa, karena menurutnya sistem tersebut tidak mencerminkan kehendak 

rakyat. Ia juga menolak bahwa kekuasaan bisa diwariskan atau dimiliki secara 

privat, karena kedaulatan tidak bisa dipindahtangankan—ia adalah milik 

kolektif seluruh rakyat.16 

Pemikiran Rousseau berbeda dengan tokoh-tokoh lain seperti Thomas 

Hobbes dan John Locke yang juga mengembangkan teori kontrak sosial, namun 

dengan pendekatan yang berbeda. Hobbes, misalnya, melihat kontrak sosial 

sebagai penyerahan hak individu kepada penguasa absolut demi mencegah 

kekacauan (anarki), sementara Locke menekankan perlunya kekuasaan yang 

dibatasi dan menjamin hak-hak dasar seperti kehidupan, kebebasan, dan 

kepemilikan.17 Rousseau mengambil posisi yang lebih radikal dengan 

menekankan bahwa kedaulatan tidak boleh diwakilkan dan bahwa hukum 

harus dibuat langsung oleh rakyat atau wakil-wakil yang benar-benar 

mencerminkan kehendak umum.18 

 
14 Jean-Jacques Rousseau, The Social Contract, Book I, Chapter 6. 
15  Ibid., Book I, Chapter 8. 
16 Maurice Cranston, Rousseau: The Social Contract and Discourses, Penguin Classics, 1968. 
17  Thomas Hobbes, Leviathan (1651); John Locke, Two Treatises of Government (1689). 
18  Alan Ryan, On Politics: A History of Political Thought, Penguin, 2012. 



Moh Roiis Edy Siswanto & Irsyadul Aufa 

38 

Vol. 1 No. 1 

Pemikiran Rousseau memberikan pengaruh besar terhadap revolusi-

revolusi besar, terutama Revolusi Prancis, di mana gagasan tentang kedaulatan 

rakyat dan penolakan terhadap kekuasaan absolut menjadi landasan ideologis 

utama. Konsepnya tentang kehendak umum menjadi inspirasi dalam 

pembentukan sistem demokrasi modern, meskipun penerapannya kerap 

menghadapi tantangan dalam menjaga keseimbangan antara kehendak 

mayoritas dan perlindungan terhadap hak-hak minoritas. Kendati begitu, 

kontribusinya dalam menekankan pentingnya partisipasi rakyat dalam 

pembentukan kekuasaan politik tetap menjadi warisan intelektual yang relevan 

hingga saat ini. Rousseau, dengan gagasannya yang revolusioner, telah 

menempatkan rakyat sebagai sumber legitimasi kekuasaan yang sah dalam 

sistem politik modern.19 

Selain berdampak pada teori politik, pemikiran Rousseau juga 

memengaruhi filsafat pendidikan dan pembentukan nilai-nilai sosial. Dalam 

karya lainnya, Émile ou De l’éducation, Rousseau menjelaskan bahwa manusia 

pada dasarnya baik, namun dirusak oleh masyarakat dan institusi-institusi sosial 

yang menindas. Pandangan ini memperluas cakupan teori kontrak sosial, tidak 

hanya sebagai struktur politik, tetapi sebagai fondasi moral untuk membangun 

masyarakat yang adil sejak individu masih dalam masa pembentukan karakter. 

Ia percaya bahwa pembentukan warga negara yang baik harus dimulai dari 

pendidikan yang membebaskan, bukan yang mengekang, agar mereka dapat 

memahami dan menjalankan kehendak umum secara sadar dan otonom. 

Lebih lanjut, pengaruh Rousseau dapat ditemukan dalam berbagai 

gerakan pembebasan dan perjuangan hak-hak sipil pada abad-abad berikutnya. 

Konsep bahwa rakyat memiliki kedaulatan penuh atas kehidupannya sendiri, 

 
19 Robert Wokler, Rousseau: A Very Short Introduction, Oxford University Press, 2001. 



Kedaulatan Rakyat Dalam Pergulatan Konsep Islam Dan Barat 

39 

Vol. 1 No. 1 

tanpa dominasi eksternal, menjadi inspirasi bagi tokoh-tokoh seperti Karl Marx 

dalam kritik terhadap kapitalisme, hingga aktivis kemerdekaan di dunia 

kolonial. Rousseau membuka jalan bagi ide bahwa pemerintahan yang sah 

bukan hanya didasarkan pada legalitas, tetapi pada legitimasi moral yang 

berasal dari persetujuan rakyat. Di era modern, meskipun bentuk-bentuk 

pemerintahan telah berubah, debat tentang sejauh mana kehendak umum dapat 

dan harus dijadikan dasar hukum tetap aktual dan diperdebatkan, menunjukkan 

betapa mendasarnya warisan pemikiran Rousseau dalam dinamika politik 

kontemporer.20 

Pada pemikiran kedaulatan rakyat berarti rakyat yang memegang 

kekuasaan. Artinya, ketika rakyat sudah menyerahkan kekuasaan kepada 

eksekutif untuk memimpin sebuah negara, hal itu tidak serta merta rakyat sudah 

lepas tangan dan lepas hak kekuasaannya. Rakyat tetap berkuasa, dengan 

mengontrol eksekutif atau legislatif yang berbuat salah, atau menyalahgunakan 

kekuasaan. Karena kekuasaan diberikan oleh rakyat, maka pemimpin yang 

diberikan hak berkuasa itu mesti sungguh merepresentasikan kehendak rakyat. 

Pertanyaan, kehendak rakyat yang mana? 

Mari kita memeriksa ide kedaulatan rakyat berikut. Pertama, rakyat yang 

menyerahkan hak untuk berkuasa kepada pemimpin terpilih, berharap agar 

sang jagoannya betul-betul mengutamakan rakyat dalam berpikir dan 

mengambil kebijakan. Artinya kebijakan sang pemimpin harus sungguh-

sungguh pro-rakyat, tidak bisa tidak.21 Kedua, penyerahan kekuasaan oleh 

rakyat kepada pemimpinnya mengandaikan keikhlasan hati rakyat agar 

 
20  Will Kymlicka, Contemporary Political Philosophy: An Introduction, Oxford University Press, 
2002. 
21 Mahdi Bin Achmad Mahfud dan Vinaricha Sucika Wiba. (2015). Surabaya: R.A.De.Rozarie. Hlm. 
10 



Moh Roiis Edy Siswanto & Irsyadul Aufa 

40 

Vol. 1 No. 1 

pemimpin terpilih bekerja dengan sebaik mungkin, sambil mengontrol jika ada 

kesalahan kebijakan atau salah mengambil keputusan oleh pemimpin yang 

merugikan rakyat. Karena itu, kritik dan masukan yang baik dari rakyat harus 

dilihat sebagai teguran dari sang Tuan kepada hambanya yang berbuat salah. 

Hamba (pemimpin) mesti bekerja sesuai keinginan tuannya (rakyat) supaya 

sang tuan atau majikan masih mau memakai jasa pemimpinnya. Kalau tidak, 

maka tuan atau majikan akan mengganti hamba tersebut dengan hamba lain 

yang lebih loyal (taat). 

Ketiga, pemimpin adalah representasi kehendak rakyat. Artinya, apa 

yang dipikirkan dan dibuat oleh pemimpin harus benar-benar muncul dari 

kehendak rakyat. Karena itu, rakyat harus tahu dan berpartisipasi dalam politik, 

agar dia tidak salah menyerahkan hak berkuasanya untuk pemimpin yang salah.  

Keempat, Kehendak Mayoritas. Semua kebijakan pemimpin harus 

mengayomi kehendak mayoritas rakyat. Ada bahaya ketika mayoritas 

menghendaki sesuatu yang salah yang kemudian dia tuntut itu kepada 

pemimpin pilihannya. Namun, perlu dicatat bahwa kehendak rakyat harus 

terarah dan bertujuan untuk kebaikan bersama, bukan kebaikan kelompok atau 

golongan tertentu. Jadi, Rousseau jelas menelurkan ide tentang kedaulatan 

rakyat yang membuat semua rakyat sejahtera, bukan kesejahteraan untuk 

kelompok dan golongan tertentu.22 

Dalam konteks ini, pemimpin yang diberi mandat oleh rakyat harus 

benar-benar merepresentasikan kehendak rakyat dalam setiap kebijakan yang 

diambil. Kebijakan tersebut harus pro-rakyat dan tidak boleh menyimpang dari 

kepentingan umum. Rakyat memiliki peran aktif dalam mengontrol dan 

memberikan masukan terhadap kebijakan pemerintah, sebagai bentuk 

 
22 Haryatmoko. (2014). kedaulatan. Jakarta: Penerbit Buku Kompas. Hlm. 204-209. 



Kedaulatan Rakyat Dalam Pergulatan Konsep Islam Dan Barat 

41 

Vol. 1 No. 1 

partisipasi dalam menjaga agar pemerintahan tetap berjalan sesuai dengan 

kehendak umum. 

Partisipasi aktif rakyat dalam politik sangat penting untuk memastikan 

bahwa pemimpin yang dipilih benar-benar mewakili kehendak rakyat. Tanpa 

partisipasi tersebut, tidak mungkin terbentuk kehendak umum yang sejati. 

Rakyat harus terlibat langsung dalam pembuatan hukum dan kebijakan untuk 

memastikan bahwa pemerintah benar-benar mencerminkan kehendak kolektif 

mereka. Namun, perlu diingat bahwa kehendak mayoritas tidak selalu 

mencerminkan kebaikan bersama. Ada bahaya ketika mayoritas menghendaki 

sesuatu yang salah dan menuntutnya kepada pemimpin. Oleh karena itu, 

penting bagi masyarakat untuk membedakan antara kehendak semua (will of 

all) dan kehendak umum (general will).  

Kehendak umum selalu mengarah pada kebaikan bersama, sementara 

kehendak semua bisa didominasi oleh kepentingan pribadi atau kelompok 

tertentu.23Di Indonesia, prinsip kedaulatan rakyat tercermin dalam Pasal 1 Ayat 

(2) UUD 1945 yang menyatakan bahwa "Kedaulatan berada di tangan rakyat dan 

dilaksanakan menurut Undang-Undang Dasar." Ini menunjukkan bahwa rakyat 

adalah pemegang kekuasaan tertinggi, dan pemerintah bertugas menjalankan 

amanah tersebut sesuai dengan konstitusi.  

Dengan demikian, kedaulatan rakyat bukan hanya konsep teoritis, tetapi 

juga prinsip dasar yang harus diwujudkan dalam praktik pemerintahan sehari-

hari. Pemimpin harus senantiasa mendengarkan dan mempertimbangkan suara 

 
23 artikel Teori Kedaulatan Rakyat dan Penerapannya di Indonesia dapat memberikan perspektif tentang 
penerapan konsep tersebut dalam konteks Indonesia. Entri Britannica tentang Social Contract juga 
menyediakan ringkasan yang komprehensif mengenai teori kontrak sosial Rousseau 



Moh Roiis Edy Siswanto & Irsyadul Aufa 

42 

Vol. 1 No. 1 

rakyat dalam setiap kebijakan yang diambil, agar tercipta pemerintahan yang 

benar-benar demokratis dan berpihak pada kepentingan umum.24 

Namun, penerapan konsep kedaulatan rakyat di Indonesia mengalami 

dinamika. Awalnya, Pasal 1 Ayat (2) UUD 1945 berbunyi "Kedaulatan adalah di 

tangan rakyat dan dilakukan sepenuhnya oleh Majelis Permusyawaratan 

Rakyat." Setelah amandemen ketiga pada tahun 2001, ketentuan tersebut diubah 

menjadi "Kedaulatan berada di tangan rakyat dan dilaksanakan menurut 

Undang-Undang Dasar," yang memperkuat prinsip demokrasi langsung dan 

partisipasi rakyat dalam pemerintahan.25 

Rousseau juga mengingatkan akan bahaya tirani mayoritas, di mana 

kehendak mayoritas dapat menindas minoritas jika tidak diarahkan untuk 

kebaikan bersama. Oleh karena itu, penting bagi masyarakat untuk 

membedakan antara kehendak semua (will of all) dan kehendak umum (general 

will), serta memastikan bahwa kebijakan yang diambil benar-benar 

mencerminkan kepentingan kolektif seluruh rakyat.26 

D. Analisis Pemikiran Al-Mawardi dan Jean-Jacques Rousseau 

1. Persamaan 

Meskipun pendekatannya berbeda, Al-Mawardi dan Rousseau sama-

sama memandang pentingnya keberadaan pemimpin dalam menjaga stabilitas 

dan keadilan sosial. Al-Mawardi menyebut fungsi imam sebagai penjaga agama 

dan pengatur dunia dalam koridor syariat.27 sementara Rousseau melihat negara 

 
24 Buku The Social Contract karya Jean-Jacques Rousseau merupakan sumber utama untuk memahami 
konsep kedaulatan rakyat dan kontrak sosial. 
25 Buku Teori Negara Hukum dan Kedaulatan Rakyat oleh Eduardus juga dapat menjadi referensi 
tambahan untuk memahami hubungan antara hukum dan kedaulatan rakyat. 
26 buku Kedaulatan Rakyat Menurut Sistem Ketatanegaraan Indonesia oleh Abdy Yuhan dapat 
memberikan perspektif tentang penerapan konsep tersebut dalam konteks Indonesia. 
27 Al-Mawardi, Al-Ahkam al-Sultaniyyah, hlm. 7. 



Kedaulatan Rakyat Dalam Pergulatan Konsep Islam Dan Barat 

43 

Vol. 1 No. 1 

dan pemimpin sebagai alat untuk mewujudkan kehendak umum dan 

melindungi kebebasan sipil.28 

Keduanya juga menghendaki agar kekuasaan dijalankan demi 

kemaslahatan rakyat. Al-Mawardi memandang bahwa kepemimpinan harus 

menjamin maslahah ‘ammah (kebaikan umum) dan bukan semata kepentingan 

pribadi penguasa.29 Rousseau pun berpandangan bahwa hukum yang sah 

adalah yang mencerminkan kepentingan bersama, bukan kepentingan 

kelompok atau individu tertentu.30 

Terakhir, keduanya menolak absolutisme. Al-Mawardi menegaskan 

bahwa pemimpin yang menyimpang dari syariat bisa diberhentikan oleh 

otoritas agama, menunjukkan adanya batasan pada kekuasaan. Rousseau 

bahkan lebih jauh lagi, menyerukan hak rakyat untuk mengganti pemerintah 

jika tidak lagi mencerminkan kehendak umum. 

Terakhir, keduanya menolak kekuasaan absolut. Al-Mawardi 

menegaskan bahwa pemimpin yang menyimpang dari syariat bisa 

diberhentikan oleh otoritas agama atau kelompok yang berwenang secara moral 

dan intelektual, seperti ahl al-halli wa al-‘aqdi. Ini menunjukkan bahwa 

kekuasaan politik dalam Islam, menurut Al-Mawardi, harus tunduk pada 

prinsip ilahiyah dan moralitas hukum Tuhan. Tidak ada ruang untuk kekuasaan 

yang bertindak sewenang-wenang tanpa pertanggungjawaban normatif. 

2. Perbedaan 

Al-Mawardi berpandangan bahwa kedaulatan berasal dari syariat Islam 

dan bukan dari kehendak rakyat secara langsung. Dalam karyanya Al-Ahkam 

al-Sultaniyyah, ia menyatakan bahwa kekuasaan adalah amanah dari Allah yang 

 
28 Rousseau, Du Contrat Social, Buku I, Pasal 8. 
29 Al-Mawardi, Al-Ahkam al-Sultaniyyah, hlm. 18–20. 
30 Rousseau, Du Contrat Social, Buku II, Pasal 3. 



Moh Roiis Edy Siswanto & Irsyadul Aufa 

44 

Vol. 1 No. 1 

harus dijalankan oleh seorang imam yang sah secara agama, bukan berdasarkan 

pilihan bebas rakyat luas.31 Kekuasaan tersebut diserahkan kepada seorang 

pemimpin melalui proses pemilihan oleh ahl al-halli wal ‘aqdi, yaitu sekelompok 

elite berilmu dan adil yang dianggap mampu menentukan siapa yang pantas 

menjadi pemimpin umat.32 Rakyat tidak memegang kekuasaan secara langsung, 

dan bahkan tidak memiliki mekanisme untuk mengganti pemimpin, kecuali 

pemimpin tersebut secara nyata melanggar syariat. 

Berbeda dari itu, Rousseau berpandangan bahwa kedaulatan sepenuhnya 

berada di tangan rakyat. Dalam Du Contrat Social, ia menegaskan bahwa negara 

lahir dari kontrak sosial, yakni perjanjian antarindividu untuk membentuk 

sebuah komunitas politik yang adil.33 Dalam sistem ini, rakyat tetap memegang 

kedaulatan meskipun telah memilih pemimpin, karena kedaulatan tidak bisa 

diwakilkan atau dialihkan kepada siapa pun. Rousseau menekankan konsep 

volonté générale atau kehendak umum, sebagai dasar hukum dan kebijakan 

yang sah.34  Setiap warga negara memiliki hak dan kewajiban untuk terlibat 

dalam pembentukan hukum, dan pemimpin hanya sah selama bertindak sesuai 

dengan kehendak kolektif tersebut. 

Al-Mawardi menunjukkan fleksibilitas pragmatis dalam menerima 

kekuasaan de facto, seperti dalam kasus penguasa Bani Buwayh, yang tidak 

berasal dari pemilihan tetapi diterima selama masih menjalankan syariat secara 

formal.35 Sementara itu, Rousseau menolak total bentuk kekuasaan yang tidak 

 
31 Al-Mawardi, Al-Ahkam al-Sultaniyyah, (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1994), hlm. 5–7. 
32 Ibid., hlm. 15–16. 
33 Jean-Jacques Rousseau, Du Contrat Social, (Penguin Classics, 1968), Buku I, Pasal 6. 
34 Ibid., Buku II, Pasal 1–2. 
35 Al-Mawardi, Al-Ahkam al-Sultaniyyah, hlm. 32–35. 



Kedaulatan Rakyat Dalam Pergulatan Konsep Islam Dan Barat 

45 

Vol. 1 No. 1 

berasal dari persetujuan rakyat. Ia percaya bahwa kekuasaan yang tidak berakar 

dari kontrak sosial adalah bentuk tirani yang harus ditolak.36 

3. Relevansi di Era Sekarang  

Pemikiran Al-Mawardi masih relevan di era sekarang, terutama dalam 

konteks negara-negara Muslim yang menjadikan syariat sebagai dasar hukum. 

Dalam dunia modern, gagasannya memberi landasan normatif mengenai 

pentingnya integritas moral dan akuntabilitas religius dalam memimpin.37 

Dalam konteks Indonesia, meskipun negara tidak murni teokratis, prinsip 

keadilan, etika kepemimpinan, dan kemaslahatan rakyat tetap menjadi isu 

penting yang sejalan dengan nilai-nilai Al-Mawardi. 

Rousseau, di sisi lain, sangat relevan dalam konteks sistem demokrasi 

modern. Konsep kedaulatan rakyat yang dia pelopori menjadi prinsip utama 

dalam banyak konstitusi negara modern, termasuk Indonesia, yang dalam Pasal 

1 Ayat (2) UUD 1945 menegaskan bahwa “Kedaulatan berada di tangan rakyat 

dan dilaksanakan menurut Undang-Undang Dasar. Pemikiran Rousseau 

mendukung sistem pemilu, partisipasi publik, dan hak untuk menyampaikan 

pendapat serta mengkritik pemerintah. Namun demikian, Rousseau juga 

memberi peringatan penting mengenai bahaya tirani mayoritas, yaitu ketika 

suara terbanyak digunakan untuk menindas kelompok minoritas. Hal ini masih 

menjadi tantangan dalam demokrasi modern, di mana populisme dan politik 

identitas sering kali mengancam prinsip keadilan sosial. 

Dengan demikian, kedua tokoh ini menawarkan perspektif yang dapat 

saling melengkapi. Al-Mawardi memberikan pendekatan yang menekankan 

etika dan stabilitas berdasarkan nilai-nilai ilahi, sementara Rousseau 

 
36 Rousseau, Du Contrat Social, Buku III, Pasal 4. 
37 Nasution, Harun, Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya, (Jakarta: UI Press, 1986), hlm. 200. 



Moh Roiis Edy Siswanto & Irsyadul Aufa 

46 

Vol. 1 No. 1 

mengedepankan kebebasan, partisipasi, dan persamaan hak dalam kerangka 

rasional dan sekuler. Kombinasi keduanya dapat melahirkan model 

pemerintahan yang demokratis, tetapi juga bermoral dan berorientasi pada 

kebaikan kolektif.  

 

Kesimpulan  

Pemikiran Al-Mawardi dan Jean-Jacques Rousseau mencerminkan dua model 

kedaulatan rakyat yang berbeda. Al-Mawardi menekankan bahwa kekuasaan bersumber 

dari syariat, bukan dari rakyat secara langsung, dengan partisipasi rakyat dibatasi melalui 

ahl al-halli wa al-‘aqdi. Sementara Rousseau menegaskan bahwa rakyat adalah pemilik 

kedaulatan penuh melalui kontrak sosial dan kehendak umum. Meskipun berbeda dalam 

sumber legitimasi ilahi bagi Al-Mawardi dan rakyat bagi Rousseau keduanya menolak 

kekuasaan absolut dan menekankan pentingnya pembatasan kekuasaan. Dalam konteks 

Indonesia, pemikiran keduanya relevan: Pancasila mencerminkan perpaduan nilai 

religius (sila pertama) dan demokratis (sila keempat). Integrasi keduanya dapat menjadi 

dasar sistem politik yang seimbang: demokratis, bermoral, partisipatif, dan berorientasi 

pada kemaslahatan rakyat. 

 

Daftar Pustaka 

 Achmad Mahfud, Mahdi Bin, dan Vinaricha Sucika Wiba. Teori Hukum dan 

Implementasinya. Surabaya: R.A. De. Rozarie, 2015. 

Al-Mawardi. Al-Ahkam al-Sultaniyyah. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1994. 

Alwie, Alfoe Niam. "Konstruksi Filsafat Sosial Al-Mawardi." Kalam 6, no. 2 

(2012): 319–340. 

Aprilia, Lara, dan Abdul Basit. "Diskursus Pemikiran Politik Islam Era Klasik: 

Menilik Pemikiran Al-Mawardi." Silatul Afkar: Jurnal Pemikiran Sosial dan 

Keagamaan 1, no. 1 (2023): 1–18. 



Kedaulatan Rakyat Dalam Pergulatan Konsep Islam Dan Barat 

47 

Vol. 1 No. 1 

Aulia, Rahma Nur, dan Edy Soesanto. "Penerapan Nilai Pancasila dalam 

Pembentukan Kebijakan Publik untuk Meningkatkan Kesejahteraan 

dan Kedaulatan Rakyat." Jejak Pembelajaran: Jurnal Pengembangan 

Pendidikan 9, no. 1 (2025): 14–17. 

Cranston, Maurice. Rousseau: The Social Contract and Discourses. London: 

Penguin Classics, 1968. 

Fatikah, Erlinda Salsabila Putri, dan Deri Anggraini. "Analisis Kesalahan 

Berbahasa dalam Tataran Morfologi pada Surat Kabar Kedaulatan 

Rakyat." Literasi: Jurnal Bahasa dan Sastra Indonesia serta Pembelajarannya 

8, no. 1 (2024): 41–50. 

Haryatmoko. Kedaulatan. Jakarta: Penerbit Buku Kompas, 2014. 

Jean-Jacques Rousseau. Du Contrat Social. London: Penguin Classics, 1968. 

Kymlicka, Will. Contemporary Political Philosophy: An Introduction. Oxford: 

Oxford University Press, 2002. 

Locke, John. Two Treatises of Government. 1689. 

Nasution, Harun. Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya. Jakarta: UI Press, 1986. 

Nugroho, Setyo. "Demokrasi dan Tata Pemerintahan dalam Konsep Desa dan 

Kelurahan." Jurnal Cita Hukum 1, no. 2 (2013): 250. 

Piter, Romanus, dan Valentinus. "Konsep Kebebasan Menurut Jean-Jacques 

Rousseau dan Relevansinya Bagi Demokrasi Indonesia Saat Ini (Sebuah 

Kajian Filosofis-Kritis)." Forum 50, no. 1 (2023): 15–33. 

Rahmawati. "Sistem Pemerintahan Islam Menurut Al-Mawardi dan 

Aplikasinya di Indonesia." Diktum: Jurnal Syariah dan Hukum 16, no. 2 

(2023): 264–283. 

Ryan, Alan. On Politics: A History of Political Thought. London: Penguin, 2012. 



Moh Roiis Edy Siswanto & Irsyadul Aufa 

48 

Vol. 1 No. 1 

Sahrin, Abu, Munandar Munandar, dan Farid Adnir. "Demokrasi dalam Dunia 

Islam Perspektif Al-Mawardi." Journal of Human and Education (JAHE) 4, 

no. 5 (2024): 81–87. 

Setiawansyah, Akbar Nur. Analisis Perbandingan Sistem Pemilihan Umum 

Proporsional Terbuka dan Tertutup terhadap Kemaslahatan Politik Negara 

Perspektif Al-Mawardi dan Ibnu Taimiyah. Skripsi. Fakultas Syariah dan 

Hukum, UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2023. 

Siswadi, Gede Agus. "Konsep Pendidikan Naturalistik Jean-Jacques Rousseau 

dan Relevansinya Bagi Pengembangan Sistem Merdeka Belajar di 

Indonesia." Bawi Ayah: Jurnal Pendidikan Agama dan Budaya Hindu 14, no. 

2 (2023): 63–65. 

Wokler, Robert. Rousseau: A Very Short Introduction. Oxford: Oxford University 

Press, 2001. 

Yuhana, Abdy. Kedaulatan Rakyat Menurut Sistem Ketatanegaraan Indonesia: 

Gagasan dan Implementasi. Bandung: Fokusmedia, 2020. 

 

 


