
Qanun: Jurnal Hukum Islam dan Tata Negara 
ISSN (p):xxxx-xxxx; ISSN (e): xxxx-xxxx – Vol. 1 No. 1 Juni (2025) 
https://ejournal.stital.ac.id/index.php/Qanun 

49 
Vol. 1 No. 1 

FORMULASI AGAMA DAN NEGARA DALAM WACANA 

POLITIK: TELAAH KRITIS GAGASAN IBNU KHALDUN DAN 

HANS KELSEN 

 
Ulfatul Ilmiyah 

STIT Al Ibrohimy Bangakalan 
Subhan 

STIT Al Ibrohimy Bangakalan 
 

 

Abstrak: 
Penelitian ini mengkaji agama dan negara melalui pemikiran perspektif dua tokoh besar 
dari latar belakang peradaban yang berbeda, yaitu Ibnu Khaldun dari dunia Islam dan 
Hans Kelsen dari dunia Barat dengan fokus pemabahasan pada relasi agama dan negara. 
Objek kajian difokuskan pada peran agama dalam legitimasi kekuasaan dan struktur 
negara. Metode yang digunakan adalah library research dengan pendekatan komparatif. 
Kelsen menekankan pentingnya pemisahan agama dan negara demi menjaga netralitas 
hukum, sedangkan Ibnu Khaldun melihat agama sebagai fondasi moral negara. Analisis 
menunjukkan bahwa meski berbeda pendekatan, keduanya sepakat negara berfungsi 
menjaga ketertiban dan keadilan. Temuan ini menunjukkan bahwa pemikiran kedua tokoh 
masih relevan untuk dijadikan rujukan dalam memahami dan mengelola hubungan antara 
agama dan negara di era modern, khususnya dalam konteks masyarakat multikultural dan 
demokratis yang mengedepankan nilai keadilan dan inklusivitas. 
 
Kata Kunci: Agama, Negara, Ibnu Khaldun, Hans Kelsen. 
 

Abstract: 
This study examines the relationship between religion and state through the perspectives 
of two great figures from different civilizational backgrounds, namely Ibn Khaldun from 
the Islamic world and Hans Kelsen from the Western world. The object of study focuses 
on the role of religion in the legitimacy of power and state structure. The method used is 
library research with a comparative approach. Kelsen emphasized the importance of 
separating religion and state in order to maintain legal neutrality, while Ibn Khaldun saw 
religion as the moral foundation of the state. The analysis shows that despite their different 
approaches, both agree that the state functions to maintain order and justice. This finding 
shows that the thoughts of both figures are still relevant to be used as references in 
understanding and managing the relationship between religion and state in the modern 
era, especially in the context of a multicultural and democratic society that prioritizes the 
values of justice and inclusiveness. 
 
Keywords: Religion, State, Ibn Khaldun, Hans Kelsen. 
 
 



Ulfatul Ilmiyah & Subhan 

50 

Vol. 1 No. 1  

 
 

Pendahuluan 

Relasi agama dan negara adalah sebuah hal yang sangat menarik untuk 

diperbincangkan, karena permasalahan ini tidak selesai dibahas oleh sarjana 

Islam klasik saja. Bahkan sarjana Islam kontemporer terus berlanjut 

membahasnya. Sarjana Islam, Ibnu Khaldun memberikan pendapatnya bahwa 

kekuasan atau negara merupakan watak alami sebuah peradaban. Sebuah 

kekuasaan harus ada dalam sebuah peradaban baik dalam kondisi ada atau 

tidaknya sebuah agama. Ibnu khaldun juga menyatakan bahwa kehadiran agama 

dalam kekuasaan akan memberikan dorongan moral yang baik, pemersatu dan 

legitimasi politik. Dalam hal ini, pemikiran Ibnu Khaldun tentang relasi agama 

dan negara dapat dikategorikan kedalam Paradigma Simbiotik1. 

Kajian mengenai problem relasi agama dan negara telah dilakukan oleh 

beberapa peneliti sebelumnya. Syafuri dalam penelitiannya menjelaskan bahwa 

hubungan yang harmonis antara agama dan negara akan tercapai jika agama 

tidak tampil sebagai pemain utama di ruang publik. Sebab, pada dasarnya, 

agama adalah urusan pribadi yang menyentuh ranah keyakinan individu. Dalam 

hal ini, agama dipandang sebagai risalah moral yang seharusnya hadir melalui 

semangat warga negara memberikan kontribusi positif bagi kehidupan 

bernegara melalui nilai-nilai etika dan spiritual yang dijunjungnya.Meski begitu, 

menurut Syafuri, sampai saat ini belum ada kesepakatan yang benar-benar bulat 

di kalangan umat Islam mengenai bagaimana seharusnya hubungan antara 

agama dan negara dijalankan. Negara, sebagai institusi politik milik bersama, 

 
1 Ahmad Khalwani, “Relasi Agama Dan Negara Dalam Pandangan Ibnu Khaldun,” Resolusi: 
Jurnal Sosial Politik 2, no. 2 (2019): 107–20. 



Formulasi Agama Dan Negara Dalam Wacana Politik 

51 

Vol. 1 No. 1 

idealnya mampu menjaga batas antara yang publik dan yang privat. Dengan kata 

lain, negara perlu menempatkan urusan publik di ranah publik, dan menjaga 

agar urusan privat tetap menjadi ruang pribadi. Syafuri juga mencatat bahwa 

kemunculan agama di ruang publik sering kali didorong oleh ajaran-ajaran yang 

menganjurkan umatnya untuk mengekspresikan iman mereka, tak hanya secara 

pribadi, tapi juga secara sosial. Dalam konteks ini, agama tetap memiliki peran 

penting dalam membentuk masyarakat yang beradab dan menjunjung tinggi 

nilai-nilai kemanusiaan.2 

  Ahmad Khalwani juga menyampaikan, bahwa sejarah menunjukkan 

bahwa hubungan antara agama dan negara dalam Islam sering kali dipandang 

dengan berbagai stigma. Hal ini terjadi karena dua alasan utama. Pertama, karena 

relasi antara agama dan negara menjadi salah satu aspek penting dan 

berpengaruh dalam perjalanan sejarah umat manusia. Kedua, karena hubungan 

antara umat Islam dan non-Muslim terutama Kristen Eropa kerap diwarnai 

ketegangan. Ketegangan ini tampak jelas dalam berbagai peristiwa sejarah, 

seperti ekspansi kekuasaan Islam yang mengubah banyak wilayah Kristen 

menjadi bagian dari dunia Islam, termasuk peristiwa penting seperti pembebasan 

Konstantinopel. Demikian pula dalam perang salib, di mana terjadi saling serang 

antara pihak Muslim dan Kristen, yang diwarnai oleh kemenangan dan 

kekalahan dari kedua belah pihak. Namun pada akhirnya, periode tersebut justru 

menunjukkan kejayaan Islam. Sayangnya, kejayaan ini mulai meredup ketika 

kolonialisme Barat muncul di era modern. Dominasi kekuatan Barat tidak hanya 

merugikan dunia Islam secara politik dan ekonomi, tetapi juga menimbulkan 

luka sejarah yang mendalam. Akibatnya, muncul pandangan yang antagonistik 

 
2 B Syafuri, “Pemikiran Relasi Agama Dan Negara Dalam Islam,” Alqalam 25, no. 1 (2008): 84–100. 



Ulfatul Ilmiyah & Subhan 

52 

Vol. 1 No. 1  

terhadap Barat, yang dalam banyak hal dianggap sebagai musuh oleh 

sebagian umat Islam.3 

Pandangan lain disampaikan Nadliroh  yang menyatakan bahwa agama 

dan negara adalah realisasi ajaran-ajaran agama Islam yang telah dijelaskan 

dalam syariat, namun tetap membutuhkan suatu negara sebagai pemegang 

otoritas yang melaksanakan penerapan hukum yang telah ditentukan dan 

berlaku untuk masyarakatnya. Dalam pandangan agama Islam, negara adalah 

penjaga syariah supaya tidak mengalami distoris dan penyelewengan serta 

dengan prinsip-prinsip seperti musyawarah yang baik, keadilan, demokrasi, dan 

sebagainya, selama tidak bertentangan dengan aturan syara’ yang terkandung 

didalamnya.4 

Dari kajian Pustaka diatas bisa ditarik agama tetap memegang peran 

penting dalam kehidupan bernegara. Entah sebagai sumber nilai moral, 

dorongan sosial, atau dasar hukum, agama tak bisa dilepaskan begitu saja dari 

dinamika kebangsaan. Namun, tantangannya adalah bagaimana menempatkan 

agama secara proporsional di ruang publik, pandadangan dari dua tokoh ini 

Hans Kelsen dan Ibnu Khaldun diperlukan agar tidak menimbulkan gesekan di 

tengah masyarakat yang beragam. Di sinilah diperlukan sikap bijak, agar 

ekspresi keagamaan mampu berjalan beriringan dengan prinsip-prinsip 

kebangsaan yang inklusif, sehingga tercipta kehidupan bernegara yang harmonis 

dan saling menghargai. 

 

 
3 Ahmad Khalwani, “Relasi Agama Dan Negara Dalam Pandangan Ibnu Khaldun,” Resolusi: 
Jurnal Sosial Politik 2, no. 2 (2019): 107–20. 
4 Tri Amanatun N, “Relasi Agama dan Negara Perspektif Muhammad Amien Rais,” Resolusi: 
Jurnal Of Islamic Law, No. 1 (2022):   145-154 



Formulasi Agama Dan Negara Dalam Wacana Politik 

53 

Vol. 1 No. 1 

Ibnu Khaldun seorang filsuf asal Tunisia ini hidup di masa yang penuh 

dengan perubahan besar di dunia islam, Ibnu Khaldun memahami bahwa agama 

memiliki peranan yang sangat penting dalam membangun dan menegakkan 

sebuah negara. Ia menilai bahwa agama mampu menjadi kekuatan utama dalam 

membentuk solidaritas di tengah masyarakat. Dengan adanya ikatan keagamaan, 

masyarakat dapat terhindar dari persaingan yang merugikan, karena perhatian 

mereka akan terarah pada nilai-nilai kebaikan dan kebenaran. Agama 

menyatukan tujuan bersama dalam ikatan solidaritas, sehingga apa yang 

diperjuangkan bukan hanya untuk kepentingan segelintir orang, melainkan 

untuk seluruh warga. Bahkan, dalam semangat kebersamaan itu, setiap individu 

siap berkorban, termasuk jiwa raga, demi terwujudnya cita-cita bersama.5 

Sementara Menurut Hans Kelsen, negara dipahami sebagai suatu sistem yang 

tersusun dari tindakan-tindakan manusia, yang disebut sebagai tatanan hukum. 

Tatanan ini berfungsi sebagai acuan atau pedoman yang mengatur perilaku 

manusia dalam masyarakat, serta menjadi konsep ideal yang mendorong setiap 

individu untuk menyesuaikan tindakannya sesuai dengan norma-norma yang 

berlaku.6 

Ibnu Khaldun memandang konsep negara melalui perspektif nilai-nilai 

spiritual dan sosial, dengan menempatkan agama sebagai fondasi utama dalam 

membentuk solidaritas serta persatuan masyarakat. Berbeda dengan itu, Hans 

Kelsen memaknai negara sebagai suatu sistem hukum yang bersifat netral, di 

mana norma dan peraturan menjadi landasan terciptanya keteraturan dalam 

kehidupan bermasyarakat. Kendati keduanya memiliki pendekatan yang 

 
5 Edi Gunawan, “Relasi Agama Dan Negara,” Kuriositas, 2017, 1–21. 
6 Imam Alfiannoor, “Konsep Hubungan Agama Dan Negara Menurut Ahmad Hasyim Muzadi,” 
Al Qalam: Jurnal Ilmiah Keagamaan Dan Kemasyarakatan 17, no. 4 (2023): 2490–2502. 



Ulfatul Ilmiyah & Subhan 

54 

Vol. 1 No. 1  

berlainan, baik secara ideologis maupun metodologis, keduanya sepakat bahwa 

negara memiliki peranan penting dalam mewujudkan ketertiban dan 

keharmonisan sosial. 

Konsep Hans Kelsen relasi antara negara dan agama dalam bingkai 

doktrin hukum kodrat versi modern. Berbeda dengan penelitian sebelumnya 

yang membandingkan Kelsen dengan Ibnu Khaldun, kajian ini tidak bersifat 

komparatif, melainkan ber tujuan untuk menggali secara lebih filosofis dan 

sistematis gagasan-gagasan Kelsen dalam kaitannya dengan posisi agama dalam 

struktur hukum dan negara.7 Hans Kelsen juga dikenal sebagai tokoh penting 

dalam pengembangan positivisme hukum melalui gagasannya tentang “Pure 

Theory of Law”, yang memisahkan hukum dari elemen moral dan agama. 

Namun, dalam konteks internasional, Kelsen juga mengadopsi prinsip-prinsip 

natural law atau hukum kodrat, terutama dalam menjelaskan hak dan kewajiban 

fundamental negara. Penelitian ini mencoba membedah kontradiksi dan sintesis 

dari pandangan tersebut bagaimana seorang positivis seperti Kelsen 

mengakomodasi gagasan kodrat sebagai dasar relasi antarnegara tanpa 

mencampurkan agama dalam struktur normatif negara.8  

 

Metode Penelitian 

 

 
7 FC Susila Adiyanta, “Hak Dan Kewajiban Fundamental Negara: Keberlakuan Hukum Kodrat 
Menurut Pandangan Hans Kelsen,” Administrative Law and Governance Journal 4, no. 3 (2021): 441–
58. 
8 FC Susila Adiyanta, “Hak Dan Kewajiban Fundamental Negara: Keberlakuan Hukum Kodrat 
Menurut Pandangan Hans Kelsen,” Administrative Law and Governance Journal 4, no. 3 (2021): 441–
58. 



Formulasi Agama Dan Negara Dalam Wacana Politik 

55 

Vol. 1 No. 1 

Studi ini akan menganalisis pemikiran dua tokoh besar, yakni Ibnu 

khaldun dari tradisi filsafat Islam dan Hans Kelsen dari pemikiran barat. Kedua 

tokoh ini memiliki pandangan mendalam mengenai agama dan negara dalam 

kerangka filsafat masing-masing. Ibnu khaldun menekankan pentingnya akal 

dan keadilan sebagai bagian dari tatanan syariah yang rasional, sementara hans 

kelsen mengedepankan hukum alam dan hak-hak individual sebagai dasar 

pembentukan hukum yang adil. Berdasarkan penjelasan diatas penulis berupaya 

menggali eksistensi hukum dan keadilan menurut dua tokoh dengan latar 

budaya dan zaman yang berbeda, untuk menemukan titik temu maupun 

perbedaan mendasar yang dapat memperkaya wacana agama dan negara dalam 

konteks kontemporer. 

Kajian pustaka dalam penelitian ini dilakukan melalui pendekatan 

filosofis dan analisis literatur terhadap karya-karya pokok dari Hans Kelsen dan 

Ibnu Khaldun, serta berbagai penelitian sebelumnya yang membahas filsafat 

hukum, teori negara, dan perbandingan pemikiran antara peradaban Islam dan 

Barat. Tujuan dari kajian ini adalah untuk menelusuri secara mendalam gagasan-

gagasan kedua tokoh, baik melalui teks-teks asli maupun interpretasi modern, 

serta mengkaji keterkaitan pemikiran tersebut dalam menjawab persoalan 

hubungan antara agama dan negara di era kontemporer. 

 

PEMBAHASAN DAN HASIL 

A. Biografi Hans Kelsen dan Ibnu Khaldun 

1. Biografi Hans Kelsen 

 

 



Ulfatul Ilmiyah & Subhan 

56 

Vol. 1 No. 1  

Hans Kelsen dilahirkan pada 11 Oktober 1881 di Praha, yang saat itu 

merupakan bagian dari Kekaisaran Austro-Hungaria, dalam sebuah keluarga 

Yahudi kelas menengah yang berbahasa Jerman. Ketika usianya menginjak tiga 

tahun, keluarganya pindah ke Wina, di mana ia menempuh pendidikan hingga 

dewasa. Meskipun tidak beragama (agnostik), pada tahun 1905 Kelsen memeluk 

Katolik untuk mendukung perkembangan kariernya, walaupun latar belakang 

Yahudinya tetap menjadi kendala sepanjang hidupnya. 

Sejak muda, Kelsen menunjukkan ketertarikan besar pada bidang filsafat, 

sastra, logika, dan matematika. Minat ini kemudian memengaruhi cara berpikir 

dan pengembangan teorinya dalam ilmu hukum. Ia menyelesaikan studi 

doktoral di bidang hukum pada tahun 1906. Karya akademik perdananya 

berjudul Die Staatslehre des Dante Alighieri diterbitkan pada tahun 1905. Ia mulai 

mengajar di Universitas Wina pada 1911 dan menyusun karya penting lainnya, 

Hauptprobleme der Staatsrechtslehre. 

Ketika Perang Dunia I berlangsung, Kelsen menjabat sebagai penasihat 

hukum di departemen militer Austria. Pasca keruntuhan monarki Austria pada 

1918, Kanselir Karl Renner mempercayakan Kelsen untuk menyusun Konstitusi 

Austria, yang resmi diberlakukan pada 1920. Ia kemudian menjadi anggota 

Mahkamah Konstitusi Austria pada tahun 1921. Namun, memasuki era 1930-an, 

peningkatan sentimen antisemitisme menyebabkan Kelsen kehilangan 

jabatannya di Mahkamah. Ia kemudian mengajar di Universitas Cologne, tetapi 

kembali harus meninggalkan posisi itu setelah Partai Nazi naik berkuasa pada 

1933. Selanjutnya, ia berpindah ke Jenewa dan sempat menjadi pengajar di 

Universitas Praha hingga 1936, sebelum kembali mengalami diskriminasi. 

 



Formulasi Agama Dan Negara Dalam Wacana Politik 

57 

Vol. 1 No. 1 

Pada tahun 1940, Kelsen hijrah ke Amerika Serikat. Ia sempat menjadi 

dosen di Harvard University dan kemudian melanjutkan karier akademiknya di 

University of California, Berkeley, sebagai profesor ilmu politik. Kelsen resmi 

menjadi warga negara Amerika pada tahun 1945 dan berperan sebagai penasihat 

hukum dalam Komisi Kejahatan Perang PBB, yang turut menyusun dasar hukum 

untuk Pengadilan Nuremberg. Sepanjang hidupnya, Kelsen memperoleh 11 gelar 

doktor kehormatan dari universitas-universitas bergengsi dunia serta menjadi 

dosen tamu di berbagai negara. Ia terus berkarya bahkan setelah pensiun pada 

tahun 1952. Ia menetap di Amerika Serikat hingga wafat pada 19 April 1973 di 

Berkeley, dalam usia 92 tahun, meninggalkan sekitar 400 karya ilmiah yang 

menjadi warisan besar dalam ilmu hukum.9 

2. Biografi Ibnu Khaldun 

Nama asli Ibnu Khaldun adalah Abdurrahman bin Muhammad. Ayahnya 

bernama Muhammad bin Muhammad, dan kakeknya adalah Khalid bin Usman. 

Nama lengkapnya secara penuh adalah Abdurrahman bin Muhammad bin 

Muhammad bin Al-Hasan bin Jabir bin Muhammad bin Ibrahim bin 

Abdurrahman bin Khalid bin Usman bin Hani Al-Khattab bin Kuraib bin 

Ma'dikarib bin Haris bin Al-Wail bin Hujr. Ia lebih dikenal dengan nama Ibnu 

Khaldun karena dinisbatkan kepada nama kakeknya, Khalid bin Usman. 

Kakeknya merupakan tokoh yang pertama kali memasuki wilayah Andalusia. 

Dalam tradisi masyarakat Andalusia, tokoh-tokoh yang dihormati sering diberi 

tambahan huruf "waw" (و) dan "nun" (ن) pada akhir namanya sebagai bentuk 

 
9 Jimly Asshiddiqie and Ali Safa’at, Teori Hans Kelsen Tentang Hukum (Jakarta: Sekretariat Jenderal 
& Kepaniteraan Mahkamah Konstitusi RI, 2006). 



Ulfatul Ilmiyah & Subhan 

58 

Vol. 1 No. 1  

penghormatan. Karena itu, nama "Khalid" kemudian mengalami perubahan 

menjadi "Khaldun."10 

Ibnu Khaldun dilahirkan di Tunisia pada tanggal 27 Mei 1331 M dan wafat 

pada 19 Maret 1406 M (25 Ramadhan 808 H), yang berarti ia hidup pada abad ke-

14. Zaman itu merupakan masa ketika peradaban Barat mulai bangkit, sedangkan 

dunia Islam mulai mengalami kemunduran. Ini adalah era ketika umat Islam 

terpecah-belah dan pintu ijtihad dianggap telah tertutup, yang berarti 

perkembangan pemikiran dianggap berhenti dan umat hanya memilih mengikuti 

salah satu mazhab yang telah ada. 

Ibnu Khaldun sendiri baru mulai serius menulis pada usia sekitar 40 

tahun, setelah sebelumnya meniti karier di bidang politik. Karier politiknya 

dimulai saat ia bergabung dengan pemerintahan Abu Muhammad Ibn Tafrakin 

pada tahun 751 H/1349 M. Dalam pemerintahan tersebut, Ibnu Khaldun 

ditugaskan menulis frasa pembuka seperti Alhamdulillah dan Al-syukrulillah, serta 

menuliskan basmalah dalam surat-surat resmi. Jabatan ini membutuhkan 

keterampilan tinggi dalam seni penulisan agar kalimat pembuka dan isi surat 

menyatu dengan harmonis dan estetis. Ibnu Khaldun menghabiskan sebagian 

besar hidupnya lebih dari dua pertiga usianya di wilayah Afrika Barat Laut, yang 

kini dikenal sebagai negara-negara Tunisia, Aljazair, Maroko, serta wilayah 

Andalusia di bagian selatan Spanyol. Pada masa itu, kawasan tersebut tidak 

pernah benar-benar stabil secara politik. Sebaliknya, wilayah tersebut sering 

menjadi ajang perebutan kekuasaan di antara berbagai dinasti, serta tidak jarang 

dilanda pemberontakan. Akibatnya, kekuasaan atas daerah-daerah di sana kerap 

 
10 Muhammad Pauzan , Skripsi: Teori Asabiyah Ibnu Khaldun ( Purwokerto: UIN , 2024 ) H 54-58 



Formulasi Agama Dan Negara Dalam Wacana Politik 

59 

Vol. 1 No. 1 

berpindah dari satu dinasti ke dinasti lain, atau bahkan antar cabang dalam 

dinasti yang sama. 

Keadaan politik yang penuh gejolak ini sangat memengaruhi perjalanan 

hidup dan karier Ibnu Khaldun. Ia kerap mengalami pergantian jabatan, 

berpindah dari satu kekuasaan ke kekuasaan lainnya. Menariknya, peralihan 

loyalitas itu tidak selalu karena tekanan atau paksaan. Dalam banyak kasus, ia 

secara sadar dan strategis berpindah kesetiaan dari satu penguasa ke penguasa 

lainnya, dengan pertimbangan kepentingan dan keuntungan pribadi. Dengan 

demikian, Ibnu Khaldun bukan hanya menjadi saksi situasi politik yang 

kompleks pada masa itu, tetapi juga secara aktif menjadi bagian dari dinamika 

tersebut. Ia memainkan peran penting dalam percaturan kekuasaan di wilayah 

yang terus-menerus bergolak itu. 

Karya terbesar Ibnu Khaldun adalah Kitab al-‘Ibar wa Diwan al-Mubtada’ wa 

al-Khabar fi Ayyam al-‘Arab wa al-‘Ajam wa al-Barbar, sebuah karya historis yang 

terdiri dari beberapa jilid. Bagian pengantar dari kitab tersebut dikenal dengan 

nama Muqaddimah, yang menjadi karya paling terkenal dari Ibnu Khaldun. 

Dalam Muqaddimah itulah ia menyusun landasan awal bagi ilmu sosial dan 

kemasyarakatan. Pada abad ke-19, orientalis bernama Franz Rosenthal 

mempelajari dan menerjemahkan Muqaddimah. Dalam penilaiannya, Rosenthal 

menganggap Ibnu Khaldun sebagai pemikir brilian yang melampaui zamannya. 

Ia menyebut bahwa meski banyak orang menyaksikan sejarah, sangat sedikit 

yang mampu menuliskannya sebaik dan setajam Ibnu Khaldun. Oleh karena itu, 

Ibnu Khaldun tidak hanya dikenal sebagai Bapak Historiografi, tetapi juga 

sebagai pelopor ilmu ekonomi dan sosiologi. Ibnu Khaldun menghembuskan 



Ulfatul Ilmiyah & Subhan 

60 

Vol. 1 No. 1  

napas terakhirnya di Kairo, Mesir, dalam usia 74 tahun. Ia dimakamkan di 

pekuburan para sufi yang terletak di luar Bab al-Nashr, Kairo.11 

B. Pemikiran Hans Kelsen Agama dan Negara 

Hans Kelsen adalah salah satu filsuf hukum paling berpengaruh dalam abad 

ke-20 yang memberikan kontribusi besar dalam diskursus tentang sekularisme, 

hukum, dan negara. Dalam pemikirannya, Kelsen menekankan pentingnya 

memisahkan antara agama dan negara untuk menjaga kemurnian sistem hukum 

positif. Menurut Kelsen, hukum harus bersifat netral secara nilai, dalam artian 

tidak boleh bergantung pada keyakinan moral atau agama tertentu. Ia meyakini 

bahwa keberadaan negara agama justru akan mengancam objektivitas dan 

universalitas hukum, sebab hukum dalam negara agama akan tunduk pada 

doktrin keagamaan yang tidak bisa dipertanggungjawabkan secara rasional di 

ruang publik yang plural. 

1. Agama 

Pemikiran Hans Kelsen mengenai agama tidak dapat dilepaskan dari 

pendekatannya yang khas terhadap hukum sebagai sistem norma yang murni 

(pure theory of law). Dalam pandangannya, hukum merupakan seperangkat norma 

yang terstruktur secara hierarkis, di mana setiap norma bersumber pada norma 

yang lebih tinggi hingga sampai pada norma dasar (Grundnorm) yang 

diasumsikan keberadaannya oleh masyarakat. Dalam kerangka ini, agama 

dianggap sebagai salah satu bentuk sistem norma yang berbeda dari hukum, 

namun seringkali beririsan dalam kehidupan sosial. Kelsen menegaskan bahwa 

agar hukum dapat dipahami secara ilmiah, maka harus dibebaskan dari unsur-

 
11 Theguh Saumantri and Abdillah Abdillah, “Teori Ashabiyah Ibnu Khaldun Sebagai Model 
Perkembangan Peradaban Manusia,” Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah Dan Kebudayaan Islam 8, no. 
1 (2020). 



Formulasi Agama Dan Negara Dalam Wacana Politik 

61 

Vol. 1 No. 1 

unsur nilai moral, termasuk nilai-nilai agama. Dengan demikian, ia memisahkan 

secara tegas antara norma hukum positif dan norma keagamaan yang bersifat 

metafisik atau supranatural12. 

Bagi Kelsen, hukum positif bersifat netral terhadap nilai, termasuk nilai-

nilai agama. Ia menolak pandangan bahwa hukum harus berakar dari kehendak 

Tuhan sebagaimana diusung oleh doktrin hukum alam. Menurutnya, keadilan 

yang berasal dari wahyu atau kehendak Tuhan adalah bentuk pembenaran yang 

bersifat subjektif dan emosional, sehingga tidak dapat dijadikan dasar ilmiah 

dalam membangun sistem hukum. Pemikiran ini menjadikan Kelsen sebagai 

salah satu tokoh utama dalam positivisme hukum yang menolak segala bentuk 

klaim kebenaran yang tidak dapat diuji secara rasional atau empirik, termasuk 

kebenaran agama13. Ia juga mengkritik dualisme metafisik yang sering muncul 

dalam filsafat agama seperti dikemukakan dalam pemikiran Plato tentang dunia 

ide dan dunia realitas karena menciptakan standar ganda terhadap legalitas 

hukum dan keadilan14. 

Namun demikian, Kelsen tidak sepenuhnya menafikan peran agama 

dalam masyarakat. Ia mengakui bahwa norma-norma agama, seperti halnya 

norma moral, memiliki pengaruh besar dalam membentuk struktur sosial dan 

perilaku individu. Meski begitu, dalam konteks hukum, norma agama hanya 

dapat diadopsi jika dilembagakan melalui prosedur hukum positif. Artinya, 

norma agama bisa menjadi bagian dari sistem hukum jika telah dikodifikasi dan 

disahkan oleh otoritas yang sah menurut konstitusi. Pandangan ini menegaskan 

 
12 Hans Kelsen, General Theory of Law and State, diterjemahkan oleh Anders Wedberg (New 
York: Russell & Russell, 1961), hlm. 3–4. 
13 Jimly Asshiddiqie & M. Ali Safa’at, Teori Hans Kelsen tentang Hukum (Jakarta: Konstitusi 
Press, 2012), hlm. 17–18. 
14  Ibid., hlm. 19–20. 



Ulfatul Ilmiyah & Subhan 

62 

Vol. 1 No. 1  

bahwa dalam negara hukum modern, hukum dan agama adalah dua entitas 

normatif yang berbeda dan tidak boleh dicampuradukkan. Dengan demikian, 

kontribusi pemikiran Kelsen memberikan dasar penting dalam pemisahan antara 

negara dan agama, serta dalam membangun sistem hukum yang rasional, netral, 

dan terbebas dari klaim-klaim transendental15. 

2. Negara 

Hans Kelsen memandang negara bukan sebagai entitas metafisik atau 

personifikasi moral, melainkan sebagai ordo normativus yakni sebuah sistem 

norma hukum yang berlaku secara hierarkis dan tersusun logis. Dalam teori 

hukum murni (pure theory of law), Kelsen menolak pendekatan tradisional yang 

memperlakukan negara sebagai makhluk atau entitas dengan kehendak sendiri. 

Bagi Kelsen, negara tidak lain adalah personifikasi dari sistem hukum itu sendiri. 

Artinya, negara tidak berdiri di atas hukum, melainkan merupakan ekspresi 

hukum yang berlaku dalam masyarakat. Konsepsi ini menjauh dari pemikiran 

negara sebagai institusi kekuasaan semata dan lebih menekankan sifat yuridis-

formal negara sebagai tatanan hukum yang berlaku universal16. 

Dalam kerangka ini, Kelsen juga menolak dualisme antara negara dan 

hukum. Menurutnya, negara dan hukum adalah dua sisi dari satu realitas yang 

sama: negara sebagai sistem kekuasaan tidak dapat dipisahkan dari hukum 

sebagai sistem normatif. Oleh karena itu, pembentukan, pelaksanaan, dan 

penghapusan hukum adalah tindakan-tindakan negara yang dilakukan menurut 

aturan hukum yang sah. Konsep ini juga melahirkan gagasan tentang hierarki 

norma, di mana norma-norma hukum saling terkait dan bertingkat, dari norma 

 
15 Hans Kelsen, Pure Theory of Law, diterjemahkan oleh Max Knight (Berkeley: University of 
California Press, 1967), hlm. 30–31. 
16 Hans Kelsen, General Theory of Law and State, diterjemahkan oleh Anders Wedberg (New 
York: Russell & Russell, 1961), hlm. 181–185. 



Formulasi Agama Dan Negara Dalam Wacana Politik 

63 

Vol. 1 No. 1 

konkret yang berlaku dalam praktik hingga norma tertinggi yang disebut sebagai 

Grundnorm (norma dasar)17. Dengan demikian, Kelsen melihat negara sebagai 

konstruksi normatif yang hanya dapat dipahami melalui struktur hukum yang 

membentuknya, bukan melalui ideologi, etika, atau metafisika. 

Lebih jauh, pandangan Kelsen menempatkan konstitusi sebagai norma 

hukum tertinggi dalam suatu negara. Negara sebagai lembaga yang sah hanya 

bisa dijalankan melalui proses-proses yang ditentukan dalam konstitusi dan 

hukum turunannya. Hal ini juga menegaskan pentingnya supremasi hukum dan 

prinsip legalitas dalam pemerintahan. Dengan pendekatan ini, Kelsen 

memberikan kontribusi besar dalam membangun paradigma negara hukum 

modern yang menjunjung tinggi legalitas, rasionalitas, dan netralitas dari proses 

pemerintah. Negara yang ideal dalam pandangan Kelsen adalah negara yang 

sistem hukumnya berjalan sesuai prosedur formal, bukan negara yang 

dikendalikan oleh kekuasaan tanpa batas18. 

3. Problem Relasi Agama dan Negara 

Kelsen menolak konsep negara teokratis karena dianggap bertentangan 

dengan prinsip negara hukum modern. Dalam pandangannya, negara yang 

didasarkan pada hukum agama cenderung diskriminatif dan tidak memberikan 

kebebasan yang sama bagi semua warga negara, terutama bagi mereka yang 

berbeda agama atau tidak beragama. Ia berpandangan bahwa hukum positif 

hanya dapat berfungsi dengan efektif apabila tidak terikat pada kebenaran 

mutlak agama, melainkan pada norma-norma yang dirumuskan secara rasional, 

disepakati secara demokratis, dan berlaku umum tanpa memandang latar 

 
17 Jimly Asshiddiqie & M. Ali Safa’at, Teori Hans Kelsen tentang Hukum (Jakarta: Konstitusi 
Press, 2012), hlm. 13–15. 
18 Hans Kelsen, Pure Theory of Law, diterjemahkan oleh Max Knight (Berkeley: University of 
California Press, 1967), hlm. 210–212. 



Ulfatul Ilmiyah & Subhan 

64 

Vol. 1 No. 1  

belakang kepercayaan individu. Pemisahan agama dan negara bukan berarti 

meniadakan peran agama dalam kehidupan pribadi, tetapi mencegah agama 

mendominasi ranah publik dan institusi hukum.19 

Dalam karya akademik ini, pemikiran Hans Kelsen dikaji dalam konteks 

ketegangan antara hukum positif dan doktrin keagamaan. Kelsen menegaskan 

bahwa sumber legitimasi hukum tidak boleh berasal dari wahyu atau otoritas 

religius, melainkan dari norma-norma yang disusun secara hierarkis dengan 

dasar Grundnorm di puncaknya. Dengan kata lain, sistem hukum menurut 

Kelsen bersifat otonom dan harus dipisahkan secara tegas dari agama karena 

agama merupakan sistem norma yang tidak bisa diverifikasi secara empiris. Oleh 

karena itu, agama tidak dapat dijadikan sebagai dasar rasional untuk membentuk 

hukum negara dalam masyarakat modern yang pluralistik secara ideologis dan 

keyakinan keagamaan. Ia mengkhawatirkan bahwa keterlibatan agama dalam 

negara hanya akan melahirkan diskriminasi terhadap minoritas dan 

bertentangan dengan prinsip keadilan yang netral secara nilai dan prosedur 

hukum. 

Lebih jauh lagi, Kelsen tidak memandang agama sebagai musuh hukum, 

melainkan sebagai entitas berbeda yang memiliki ranah tersendiri. Agama bisa 

mengatur perilaku manusia di ruang privat, namun tidak boleh memaksakan 

norma-norma spiritualnya dalam sistem hukum publik. Dalam perspektif 

Kelsen, negara modern yang demokratis membutuhkan sistem hukum yang 

terbuka terhadap kritik dan perubahan, sedangkan norma-norma keagamaan 

bersifat dogmatis dan tidak fleksibel. Oleh karena itu, Kelsen sangat kritis 

terhadap upaya formalisasi hukum agama ke dalam sistem hukum positif karena 

 
19 Riris Ardhanariswari, "Problem Relasi Agama dan Negara dalam Pemikiran Hans Kelsen," 
Jurnal Editor,hlm.1–15. 



Formulasi Agama Dan Negara Dalam Wacana Politik 

65 

Vol. 1 No. 1 

hal itu akan menutup ruang perdebatan rasional yang menjadi ciri khas hukum 

demokratis. Ia menyarankan agar negara bersikap netral terhadap agama tidak 

memihak, tetapi juga tidak menolak keberadaannya selama tidak mengintervensi 

urusan publik.20 

Dalam artikelnya, Wijayanto menyoroti secara kritis pemikiran Hans 

Kelsen mengenai sekularisme, terutama dalam hubungannya dengan konteks 

keindonesiaan yang multikultural. Ia menjelaskan bahwa Kelsen memandang 

agama sebagai sistem normatif yang tidak bisa diverifikasi secara empiris dan 

rasional, sehingga tidak bisa dijadikan dasar dalam penyusunan hukum positif 

negara. Oleh karena itu, negara tidak seharusnya mengakomodasi satu agama 

tertentu dalam struktur hukumnya. Bagi Kelsen, hukum harus berada dalam 

tatanan yang otonom dan bebas dari pengaruh nilai-nilai teologis. Tujuannya 

adalah untuk menjaga keadilan, kepastian hukum, dan kesetaraan di tengah 

masyarakat yang beragam secara ideologis dan keagamaan.21 

Namun demikian, Wijayanto menggarisbawahi bahwa pemikiran Kelsen 

tentang pemisahan agama dan negara tidak selalu cocok diterapkan secara kaku 

di negara-negara seperti Indonesia, yang menjunjung tinggi nilai-nilai religius 

sebagai bagian dari identitas bangsa. Ia mencatat bahwa Kelsen mengidealkan 

netralitas hukum terhadap agama, tetapi dalam konteks Indonesia, pendekatan 

yang lebih inklusif dan kontekstual diperlukan. Di sini, negara tidak harus 

bersifat sekuler mutlak, tetapi harus mampu mengelola keragaman agama secara 

adil tanpa mendominasi atau didominasi oleh satu agama. Kritik ini 

menunjukkan bahwa meskipun pemikiran Kelsen sangat relevan dalam 

 
20 TESIS.pdf,hlm3–7. 
21 Wijayanto, "Menimbang Sekularisme Hans Kelsen dalam Konteks Indonesia," Jurnal Al-Adalah, 
hlm. 39–55. 



Ulfatul Ilmiyah & Subhan 

66 

Vol. 1 No. 1  

menegakkan prinsip hukum yang rasional dan otonom, penerapannya tetap 

harus memperhatikan realitas sosial dan kultural setempat.22 

C. Pemikiran Ibnu Khaldun Agama dan Negara 

Ibnu Khaldun adalah salah satu tokoh pemikir Muslim klasik yang 

memberikan kontribusi besar dalam pemikiran politik Islam, terutama dalam hal 

relasi antara agama dan negara. Dalam berbagai karyanya, terutama dalam 

Muqaddimah, ia menekankan bahwa agama dan negara merupakan dua institusi 

yang tidak bisa dipisahkan. Dalam pandangan Ibnu Khaldun, kekuasaan politik 

(negara) dibutuhkan untuk menegakkan syariat agama secara menyeluruh, dan 

sebaliknya, agama memberikan legitimasi spiritual dan moral bagi kekuasaan. 

Relasi ini bersifat fungsional sekaligus normatif. Menurutnya, manusia adalah 

makhluk sosial (madani bi al-thab'i) yang membutuhkan otoritas untuk 

menciptakan keteraturan, dan agama hadir untuk menyempurnakan otoritas itu 

dengan nilai-nilai keadilan dan kebenaran ilahiah. Oleh sebab itu, bentuk 

kekuasaan ideal dalam Islam adalah khilafah, yakni kekuasaan yang 

menggantikan posisi kenabian dalam menjaga agama dan mengatur dunia sesuai 

dengan ajarannya. 

1. Agama  

Ibnu Khaldun memandang agama sebagai elemen fundamental dalam 

membentuk peradaban dan tatanan masyarakat yang ideal. Agama menurutnya 

tidak hanya merupakan ajaran spiritual, tetapi juga menjadi kekuatan pemersatu 

yang mampu menyatukan masyarakat yang berbeda latar belakang sosial dan 

etnis. Dalam perspektif ini, agama bertindak sebagai perekat sosial yang kuat 

karena memiliki energi moral dan doktrin yang mendorong ke arah kebaikan, 

 
22 Ibid. 



Formulasi Agama Dan Negara Dalam Wacana Politik 

67 

Vol. 1 No. 1 

kejujuran, serta anti-kekerasan. Oleh sebab itu, agama menjadi sangat penting 

dalam menjaga stabilitas dan keharmonisan sosial.23 

Ibnu Khaldun juga menekankan bahwa agama tidak hanya sebagai norma, 

tetapi juga sebagai sumber legitimasi dalam kekuasaan. Ia membagi peran agama 

ke dalam tiga hal: pertama, sebagai pemersatu masyarakat (solidaritas sosial atau 

ashabiyah); kedua, sebagai pendorong keberhasilan dalam pemerintahan; dan 

ketiga, sebagai legitimasi sistem politik. Ia percaya bahwa pemerintahan yang 

dibangun atas dasar agama akan memiliki moralitas dan arah yang jelas, berbeda 

dengan kekuasaan yang hanya mengandalkan kekuatan duniawi semata.24 

Selain itu, dalam karya monumentalnya Muqaddimah, Ibnu Khaldun 

menegaskan bahwa agama yang hidup di masyarakat berasal dari kesadaran 

batiniah, bukan sekadar hasil pendidikan atau paksaan. Oleh karena itu, agama 

memiliki kekuatan yang lebih dalam membentuk karakter dan perilaku manusia. 

Ia juga berpandangan bahwa solidaritas sosial yang hanya didasarkan pada 

kesukuan atau ashabiyah akan rapuh jika tidak dibingkai oleh nilai-nilai agama. 

Karena itu, ia menempatkan agama sebagai fondasi moral dan spiritual yang 

dapat menjamin stabilitas dan keberlangsungan suatu kekuasaan25 

Ibnu Khaldun melihat bahwa peran agama melampaui ranah spiritual 

individual; ia menjadi landasan utama bagi terbentuknya struktur sosial dan 

pemerintahan yang adil. Dalam perspektifnya, agama memiliki kekuatan untuk 

menanamkan nilai-nilai universal seperti kejujuran, keadilan, dan tanggung 

jawab, yang sangat dibutuhkan dalam menjaga tatanan sosial. Ia menilai bahwa 

kekuasaan politik yang tidak dibingkai oleh prinsip-prinsip agama akan 

 
23 Irzum Farihah, “Agama Menurut Ibn Khaldun,” Jurnal Fikrah 2, no. 1 (2014): 188. 
24 Davit Hardiansyah Putra, “Peran Agama Dalam Negara Menurut Ibnu Khaldun,” Jurnal 
Manthiq 3, no. 2 (2018): 44. 
25 Ibid 45 



Ulfatul Ilmiyah & Subhan 

68 

Vol. 1 No. 1  

cenderung bersifat represif dan tidak berpihak pada kepentingan masyarakat 

luas. Di sisi lain, agama memperkuat kohesi sosial karena mampu 

mempersatukan berbagai kelompok dalam semangat persaudaraan dan tujuan 

bersama yang lebih tinggi. Oleh karena itu, Ibnu Khaldun menempatkan agama 

sebagai sumber utama pembinaan etika sosial dan sebagai penggerak utama 

kemajuan peradaban, bukan sekadar sebagai elemen pelengkap dalam 

kehidupan bernegara.26 

2. Negara 

Menurut Ibnu Khaldun, negara terbentuk sebagai hasil dari kebutuhan 

manusia untuk hidup secara terorganisasi demi mempertahankan 

kehidupannya. Negara tidak serta merta hadir di setiap masyarakat, melainkan 

hanya tumbuh pada tahapan tertentu dari perkembangan sosial. Faktor utama 

terbentuknya negara adalah solidaritas sosial (ashabiyah), yang menjadi alat 

perjuangan suatu kelompok dalam membangun kekuasaan. Proses pendirian 

negara menurutnya harus dilalui dengan perjuangan kolektif yang kuat karena 

kekuasaan tidak diberikan, melainkan harus diperjuangkan dan dipertahankan.27 

Ibnu Khaldun memandang negara sebagai realitas sosial-politik yang 

muncul bukan dari ide filosofis, melainkan karena kebutuhan praktis manusia 

untuk bekerja sama dan menghindari kekacauan. Dalam negara, diperlukan 

seorang pemimpin yang memiliki wibawa dan mampu mengatur masyarakat 

demi menjaga stabilitas dan hukum. Pemimpin tersebut haruslah dari kalangan 

yang paling kuat solidaritasnya. Ia juga melihat bahwa seiring berjalannya 

waktu, penguasa akan menjauh dari rakyat dan membentuk kelas elite yang 

 
26 Ahmad Khalwani, “Relasi Agama Dan Negara Dalam Pandangan Ibnu Khaldun,” Resolusi: 
Jurnal Sosial Politik 2, no. 2 (2019): 107–20. 
27 Ibid 48 



Formulasi Agama Dan Negara Dalam Wacana Politik 

69 

Vol. 1 No. 1 

rentan terhadap dekadensi moral, sehingga keberlangsungan negara sangat 

tergantung pada kepemimpinan yang adil dan bermoral. 

Lebih lanjut, Ibnu Khaldun menegaskan bahwa negara dan peradaban 

(‘umran) adalah dua entitas yang tidak dapat dipisahkan. Peradaban 

membutuhkan negara sebagai struktur pelindung, sementara negara hanya 

dapat terbentuk dalam konteks peradaban yang mapan. Keduanya saling 

menopang. Ia juga mengakui adanya konflik kelas dalam masyarakat sebagai 

bagian dari dinamika negara. Oleh karena itu, kekuasaan dalam negara harus 

memiliki basis etis dan spiritual yang kuat agar mampu menghindari keruntuhan 

akibat penyalahgunaan kekuasaan dan kehilangan legitimasi28.  

Di sisi lain, Ibnu Khaldun memandang negara sebagai kebutuhan kodrati 

manusia yang hidup dalam komunitas. Manusia, menurutnya, adalah makhluk 

sosial (madani bi al-thab’i) yang memerlukan otoritas guna menciptakan 

keteraturan dan menghindari konflik. Dalam pandangannya, kekuasaan negara 

merupakan sarana penting untuk menegakkan hukum-hukum Tuhan dan 

menjaga stabilitas sosial. Ia membagi kekuasaan menjadi tiga bentuk, yakni mulk 

(kekuasaan duniawi), mulk bi al-syari’ah (kekuasaan berdasarkan hukum agama), 

dan khilafah (kepemimpinan ideal dalam Islam). Dari ketiganya, khilafah 

dianggap sebagai bentuk pemerintahan paling sempurna karena 

menggabungkan unsur spiritual dan politik secara utuh. Negara dalam 

perspektif Ibnu Khaldun tidak berdiri netral atau terpisah dari nilai-nilai agama; 

justru negara berfungsi sebagai pelaksana ajaran agama dan pengawal hukum 

syariat. Namun, dalam analisis historisnya, ia juga mencatat bahwa bentuk 

kekuasaan yang ideal ini sering mengalami pergeseran ke arah dinasti politik 

 
28 Ibid 49 



Ulfatul Ilmiyah & Subhan 

70 

Vol. 1 No. 1  

yang hanya mengejar kepentingan duniawi. Dalam proses ini, negara cenderung 

kehilangan ruh agama dan menjadi otoriter. Oleh karena itu, menurut Ibnu 

Khaldun, kekuasaan yang bertahan lama adalah kekuasaan yang mampu 

menjaga keseimbangan antara otoritas politik dan legitimasi spiritual yang 

bersumber dari agama.29 

3. Problem Relasi Agama dan Negara 

Ibnu Khaldun juga dipaparkan sebagai pemikir yang menyatukan agama 

dan negara dalam satu kesatuan fungsional yang saling bergantung. Ia 

menyatakan bahwa kekuasaan tanpa agama akan kehilangan legitimasi dan nilai-

nilai etis, sementara agama tanpa kekuasaan akan kehilangan kekuatan untuk 

menegakkan hukum-hukum ilahiah di masyarakat. Pemisahan antara keduanya, 

menurut Ibnu Khaldun, akan menciptakan disfungsi dalam tatanan sosial-politik 

umat. Oleh sebab itu, negara dalam pandangannya berfungsi sebagai alat untuk 

menegakkan nilai-nilai agama dan menjaga stabilitas umat. Relasi ini bersifat 

simbiotik, di mana agama memberi arah dan negara memberi kekuatan 

pelaksana. 

Ia juga menekankan pentingnya solidaritas sosial (ashabiyah) sebagai 

fondasi awal munculnya kekuasaan. Akan tetapi, kekuasaan yang hanya 

bertumpu pada ashabiyah dinilai tidak akan bertahan lama jika tidak dikawal 

oleh nilai-nilai agama. Dinasti yang sukses dan berumur panjang adalah yang 

berhasil menggabungkan kekuatan politik dan spiritual. Ketika agama tidak lagi 

menjadi landasan, kekuasaan akan cenderung otoriter dan kehilangan 

kepercayaan publik. Dalam kerangka inilah, Ibnu Khaldun menempatkan agama 

 
29 Fathoni. “Pandangan Islam Mengenai Negara (Ditinjau dari Pemikiran Ibnu Khaldun).” 
Scholastica, Vol. 2, No. 1, 2020.h 6-8 



Formulasi Agama Dan Negara Dalam Wacana Politik 

71 

Vol. 1 No. 1 

sebagai pengendali etis atas penyalahgunaan kekuasaan dan sebagai sumber 

legitimasi utama dalam politik Islam.30 

Di sisi lain, pemikiran Ibnu Khaldun juga menyoroti dinamika historis 

yang menyebabkan kemunduran sistem khilafah. Ia mengkritik pergeseran dari 

kepemimpinan yang berdasarkan nilai-nilai kenabian ke arah kekuasaan dinasti 

yang hanya mementingkan kepentingan duniawi. Dalam analisisnya, kekuasaan 

yang terlepas dari nilai-nilai agama akan mengalami kemerosotan moral dan 

politik, dan pada akhirnya akan membawa kehancuran bagi peradaban itu 

sendiri. Oleh karena itu, pemikiran Ibnu Khaldun tidak hanya menjadi refleksi 

normatif tentang hubungan agama dan negara, tetapi juga menjadi analisis 

historis dan sosiologis atas dinamika kekuasaan dalam dunia Islam. 

Dengan demikian, pemikiran Ibnu Khaldun memberikan fondasi penting 

dalam memahami problem relasi agama dan negara, terutama dalam konteks 

Islam. Ia tidak hanya menegaskan pentingnya integrasi antara keduanya, tetapi 

juga memberikan analisis mendalam tentang syarat-syarat kekuasaan yang sah 

dan berkelanjutan. Agama dan negara, bagi Ibnu Khaldun, adalah dua sisi dari 

satu mata uang yang tidak dapat dipisahkan.31 

D. Formolasi Agama  dan Negara Ibnu Khaldun dan Hans 

1. Kesamaan 

Meskipun Ibnu Khaldun dan Hans Kelsen memiliki pendekatan yang 

sangat berbeda dalam memandang relasi agama dan negara, keduanya sepakat 

bahwa negara adalah institusi penting dalam menciptakan keteraturan sosial dan 

menjamin stabilitas masyarakat. Ibnu Khaldun menekankan bahwa manusia 

 
30 Davit Hardiansyah Putra, “Peran Agama dalam Negara Menurut Ibnu Khaldun,” no. 2 (2018). 
31 Muhammad Redy Alvan, “KEKUASAAN DALAM PEMIKIRAN IBNU KHALDUN,” n.d. h 6-
8 



Ulfatul Ilmiyah & Subhan 

72 

Vol. 1 No. 1  

adalah makhluk sosial yang secara kodrati membutuhkan otoritas untuk menjaga 

keteraturan dan mencegah konflik. Dalam pandangannya, negara muncul karena 

kebutuhan praktis manusia untuk hidup secara terorganisir dan aman dari 

ancaman eksternal maupun konflik internal. Solidaritas sosial yang menjadi 

dasar pembentukan negara akan tumbuh kuat jika dilandasi oleh nilai-nilai 

agama yang menyatukan tujuan dan tindakan kolektif. 

Sementara itu, Kelsen juga melihat negara sebagai sistem hukum yang 

diperlukan untuk mengatur kehidupan masyarakat. Dalam teorinya, negara 

bukanlah entitas metafisik, melainkan personifikasi dari sistem hukum itu 

sendiri. Dengan demikian, negara dan hukum adalah dua sisi dari realitas yang 

sama. Ia menolak konsep negara sebagai lembaga yang memiliki kehendak 

sendiri, dan menekankan bahwa segala tindakan negara harus berjalan melalui 

prosedur hukum yang telah disepakati dalam konstitusi. Di sini terlihat bahwa 

baik Ibnu Khaldun maupun Kelsen memandang negara sebagai struktur penting 

dalam membentuk masyarakat yang teratur, hanya saja dasar yang mereka 

gunakan berbeda: agama bagi Ibnu Khaldun dan hukum positif bagi Kelsen. 

Kesamaan lain dari keduanya adalah perhatian mereka terhadap 

pentingnya legitimasi dalam kekuasaan. Ibnu Khaldun menekankan bahwa 

kekuasaan yang tidak memiliki dasar agama akan mudah terjerumus dalam 

kekerasan dan ketidakadilan. Sementara Kelsen menggarisbawahi pentingnya 

legalitas dalam penyelenggaraan negara, di mana hukum harus ditegakkan 

berdasarkan norma tertinggi yang disepakati secara konstitusional. Dalam 

konteks ini, meski dengan pendekatan yang berbeda, keduanya mendorong 

adanya kekuasaan yang sah, tertib, dan bertanggung jawab. 

2. Perbedaan 

 



Formulasi Agama Dan Negara Dalam Wacana Politik 

73 

Vol. 1 No. 1 

Pemikiran mengenai relasi antara agama dan negara telah menjadi 

perdebatan panjang dalam wacana filsafat politik dan hukum, baik dalam tradisi 

Islam maupun pemikiran Barat. Dua tokoh besar yang sering dibandingkan 

dalam konteks ini adalah Ibnu Khaldun dari dunia Islam klasik dan Hans Kelsen 

dari dunia Barat modern. Keduanya mewakili paradigma yang berbeda secara 

fundamental mengenai bagaimana posisi agama dalam sistem kenegaraan. 

Ibnu Khaldun memandang bahwa negara dan agama adalah dua entitas 

yang saling melengkapi dan tidak dapat dipisahkan. Dalam pemikirannya yang 

tertuang dalam Muqaddimah, ia menegaskan bahwa kekuasaan politik (negara) 

merupakan alat untuk menegakkan ajaran agama, sementara agama memberikan 

legitimasi moral dan spiritual terhadap kekuasaan. Baginya, negara yang ideal 

adalah negara yang menjalankan hukum Tuhan melalui sistem khilafah yang 

bukan hanya bersifat politis, tetapi juga bersandar pada nilai-nilai ilahiah. 

Solidaritas sosial (ashabiyah) yang mendasari pembentukan negara akan menjadi 

kuat dan stabil bila didasari oleh semangat keagamaan. Oleh karena itu, dalam 

konteks Islam, relasi antara agama dan negara adalah hubungan fungsional dan 

normatif yang tidak bisa diabaikan. 

Berbeda dengan Ibnu Khaldun, Hans Kelsen, sebagai pemikir hukum 

modern, justru memisahkan secara tegas antara hukum dan agama. Dalam 

teorinya yang dikenal sebagai Pure Theory of Law, Kelsen menyatakan bahwa 

hukum harus bebas dari unsur-unsur moral dan agama agar dapat dipelajari dan 

diterapkan secara ilmiah. Menurutnya, hukum adalah sistem norma yang 

tersusun secara hierarkis dari norma dasar (Grundnorm) hingga norma 

operasional, dan tidak boleh bergantung pada klaim-klaim transendental seperti 

kehendak Tuhan. Kelsen melihat agama sebagai sistem norma yang bersifat 

metafisik dan subjektif, sehingga tidak dapat dijadikan dasar dalam 



Ulfatul Ilmiyah & Subhan 

74 

Vol. 1 No. 1  

pembentukan hukum positif yang berlaku universal di tengah masyarakat yang 

plural. 

Dari dua pandangan ini terlihat jelas bahwa Ibnu Khaldun menempatkan 

agama sebagai fondasi negara, sementara Kelsen berupaya menjaga kemurnian 

hukum dengan menjauhkan agama dari struktur kenegaraan. Ini adalah dua 

posisi yang saling berlawanan: satu menjadikan agama sebagai elemen sentral 

dalam politik, sedangkan yang lain menjadikannya sebagai entitas yang terpisah 

demi menjaga objektivitas hukum. 

3. Relevansi di Era Sekarang 

Pemikiran kedua tokoh ini memiliki relevansi yang tinggi dalam diskursus 

kenegaraan di era modern. Dalam konteks masyarakat yang plural secara agama, 

etnis, dan budaya seperti Indonesia, pendekatan Hans Kelsen tentang pemisahan 

antara agama dan negara dapat membantu menciptakan sistem hukum yang 

netral dan menjamin kesetaraan di hadapan hukum. Dalam negara demokrasi 

modern, keberadaan hukum yang bebas dari klaim kebenaran satu agama 

menjadi penting agar setiap warga negara, apapun latar belakang agamanya, 

mendapatkan perlindungan dan pengakuan yang sama di hadapan hukum. 

Pendekatan ini memperkuat asas keadilan dan menjamin kebebasan beragama di 

ruang privat sekaligus menjaga ruang publik tetap inklusif. 

Namun demikian, gagasan Ibnu Khaldun juga tidak dapat diabaikan. Di 

tengah maraknya krisis moral, korupsi, dan ketimpangan sosial, nilai-nilai agama 

yang menekankan kejujuran, keadilan, dan solidaritas sosial menjadi sangat 

penting untuk menguatkan karakter bangsa dan memberikan arah etik dalam 

penyelenggaraan negara. Agama dalam hal ini bukan dijadikan alat politik, tetapi 

sebagai sumber inspirasi moral dan penguatan nilai-nilai luhur kebangsaan. 

Kehadiran agama dalam ruang publik dapat mendorong tumbuhnya masyarakat 



Formulasi Agama Dan Negara Dalam Wacana Politik 

75 

Vol. 1 No. 1 

yang saling menghargai, berintegritas, dan memiliki kepedulian sosial yang 

tinggi. 

 Dengan demikian, tantangan masa kini bukan sekadar memilih antara 

negara sekuler atau teokratis, tetapi bagaimana menempatkan agama secara 

proporsional dalam kehidupan bernegara. Negara tidak boleh mengabaikan 

peran agama dalam membentuk karakter warganya, tetapi juga tidak boleh 

tunduk pada dominasi satu tafsir keagamaan tertentu yang mengancam 

keragaman dan kebebasan individu. Dalam titik inilah, pemikiran Ibnu Khaldun 

dan Hans Kelsen dapat dikombinasikan: membangun sistem hukum yang netral 

dan rasional seperti yang dikehendaki Kelsen, sambil tetap memberi ruang bagi 

nilai-nilai spiritual dan etis seperti yang ditekankan oleh Ibnu Khaldun. 

  

Kesimpulan 

Penelitian ini membandingkan pemikiran Hans Kelsen dan Ibnu Khaldun 

mengenai hubungan agama dan negara. Kelsen menekankan pentingnya 

pemisahan agama dari hukum demi menjamin netralitas, rasionalitas, dan 

keadilan hukum dalam masyarakat majemuk. Baginya, hukum yang bebas dari 

pengaruh agama memperkuat prinsip negara hukum dan kesetaraan warga 

negara. Sebaliknya, Ibnu Khaldun melihat agama sebagai fondasi legitimasi 

politik dan stabilitas sosial. Ia menilai bahwa nilai-nilai keagamaan penting untuk 

membentuk kepemimpinan yang adil dan bertanggung jawab. Meski berbeda 

pendekatan, keduanya sepakat pada pentingnya keadilan dan penolakan 

terhadap kekuasaan absolut. Dalam konteks modern, pemikiran Kelsen relevan 

dalam menjaga supremasi hukum dan sekularisme, sementara Ibnu Khaldun 

menawarkan dimensi etis berbasis spiritualitas. Sintesis keduanya dapat 



Ulfatul Ilmiyah & Subhan 

76 

Vol. 1 No. 1  

memperkaya konsep negara yang adil, berlandaskan hukum sekaligus 

menjunjung tinggi moralitas. 

 

Daftar Pustaka 

Adiyanta, FC Susila. “Hak Dan Kewajiban Fundamental Negara: Keberlakuan 

Hukum Kodrat Menurut Pandangan Hans Kelsen.” Administrative Law 

and Governance Journal 4, no. 3 (2021): 441–58. 

———. “Hak Dan Kewajiban Fundamental Negara: Keberlakuan Hukum Kodrat 

Menurut Pandangan Hans Kelsen.” Administrative Law and Governance 

Journal 4, no. 3 (2021): 441–58. 

Alfiannoor, Imam. “Konsep Hubungan Agama Dan Negara Menurut Ahmad 

Hasyim Muzadi.” Al Qalam: Jurnal Ilmiah Keagamaan Dan Kemasyarakatan 

17, no. 4 (2023): 2490–2502. 

Alvan, Muhammad Redy. “KEKUASAAN DALAM PEMIKIRAN IBNU 

KHALDUN,” n.d. 

Ardhanariswari, Riris "Problem Relasi Agama dan Negara dalam Pemikiran 

Hans Kelsen," Jurnal Editor,hlm.1–15. 

Asshiddiqie, Jimly, and Ali Safa’at. Teori Hans Kelsen Tentang Hukum. Jakarta: 

Sekretariat Jenderal & Kepaniteraan Mahkamah Konstitusi RI, 2006. 

Farihah, Irzum. “Agama Menurut Ibn Khaldun.” Jurnal Fikrah 2, no. 1 (2014): 188.   

Fathoni. “Pandangan Islam Mengenai Negara (Ditinjau dari Pemikiran Ibnu 

Khaldun).” Scholastica, Vol. 2, No. 1, (2020).h 6-8                             

Gunawan, Edi. “Relasi Agama Dan Negara.” Kuriositas, 2017, 1–21.  

Kelsen, Hans General Theory of Law and State, diterjemahkan oleh Anders 

Wedberg (New York: Russell & Russell, 1961), hlm. 3–4.  

 



Formulasi Agama Dan Negara Dalam Wacana Politik 

77 

Vol. 1 No. 1 

Kelsen Hans, Pure Theory of Law, diterjemahkan oleh Max Knight (Berkeley: 

University of California Press, 1967), hlm. 210–212. 

Khalwani, Ahmad. “Relasi Agama Dan Negara Dalam Pandangan Ibnu 

Khaldun.” Resolusi: Jurnal Sosial Politik 2, no. 2 (2019): 107–20. 

———. “Relasi Agama Dan Negara Dalam Pandangan Ibnu Khaldun.” Resolusi: 

Jurnal Sosial Politik 2, no. 2 (2019): 107–20. 

———. “Relasi Agama Dan Negara Dalam Pandangan Ibnu Khaldun.” Resolusi: 

Jurnal Sosial Politik 2, no. 2 (2019): 107–20. 

  N, Tri Amanatun “Relasi Agama dan Negara Perspektif Muhammad Amien 

Rais,” Resolusi: Jurnal Of Islamic Law, No. 1 (2022):   145-154 

 Pauzan ,  Muhammad Skripsi: Teori Asabiyah Ibnu Khaldun ( Purwokerto: UIN 

, 2024 ) H 54-58 

Putra, Davit Hardiansyah. “Peran Agama Dalam Negara Menurut Ibnu 

Khaldun.” Jurnal Manthiq 3, no. 2 (2018): 44. 

Saumantri, Theguh, and Abdillah Abdillah. “Teori Ashabiyah Ibnu Khaldun 

Sebagai Model Perkembangan Peradaban Manusia.” Jurnal Tamaddun: 

Jurnal Sejarah Dan Kebudayaan Islam 8, no. 1 (2020). 

Syafuri, B. “Pemikiran Relasi Agama Dan Negara Dalam Islam.” Alqalam 25, no. 

1 (2008): 84–100 

Wijayanto, "Menimbang Sekularisme Hans Kelsen dalam Konteks Indonesia," 

Jurnal Al-Adalah, hlm. 39–55.                        

  

 

 
 
 

 


