
Qanun: Jurnal Hukum Islam dan Tata Negara 
ISSN (p):xxxx-xxxx; ISSN (e): xxxx-xxxx – Vol. 1 No. 1 Juni (2025) 
https://ejournal.stital.ac.id/index.php/Qanun 

 

78 

Vol. 1 No. 1 

 

 

ETIKA POLITIK DALAM TRADISI ISLAM DAN BARAT: 

PERBANDINGAN KONSEPTUAL ANTARA NASIRUDDIN TUSI 

DAN IMMANUEL KANT 

 

Hopipah 
STIT Al Ibrohimy Bangkalan 

Moh. Rosul 
STIT Al Ibrohimy Bangkalan 

 

 
Abstrak: 

Penelitian ini merupakan studi komparatif dengan tujuan mengkaji pemikiran etika politik dua 
tokoh besar dari tradisi filsafat yang berbeda, yakni Nasiruddin Tusi dari peradaban Islam dan 
Immanuel Kant dari filsafat Barat. Dengan menggunakan metode studi pustaka, dengan 
menganalisis Nasiruddin Tusi: membangun sistem etika politik yang integratif antara moralitas 
individu dan struktur pemerintahan yang adil, berlandaskan pada nilai-nilai Islam dan filsafat 
klasik. Immanuel Kant: etika politik berbasis prinsip imperatif kategoris dengan penekanan pada 
otonomi moral individu dan kebebasan. Perbedaan tersebut menghasilkan titik temu bahwa 
moralitas merupakan fondasi utama dalam praktik politik. Perbedaan mencolok terdapat pada 
pendekatan filosofisnya, di mana Tusi memadukan aspek teologis dan empiris dalam kerangka 
sosial-politik, sedangkan Kant mengusung pendekatan rasional-sekuler yang menekankan 
konsistensi moral individual. Temuan dari keduanya terletak pada tata kelola politik yang 
menjunjung tinggi etika, keadilan, dan integritas. 
 
Kata Kunci: Etika Politik, Nasirudin Tusi, Immanuel Kant 
 

Abstract 
This research is a comparative study with the aim of examining the political ethics thoughts of two great 
figures from different philosophical traditions, namely Nasiruddin Tusi from Islamic civilisation and 
Immanuel Kant from Western philosophy. By using literature study method, by analysing Nasiruddin Tusi: 
building an integrative political ethics system between individual morality and a just government structure, 
based on Islamic values and classical philosophy. Immanuel Kant: political ethics based on the principle of 
categorical imperative with emphasis on individual moral autonomy and freedom. These differences result in 
the common ground that morality is the main foundation of political practice. The striking difference is in the 
philosophical approach, where Tusi combines theological and empirical aspects in a socio-political framework, 
while Kant brings a rational-secular approach that emphasises individual moral consistency. The finding of 
both lies in political governance that upholds ethics, justice, and integrity. 
 
Keywords: Political Ethics, Nasirudin Tusi, Immanuel Kant 
 



Etika Politik Dalam Tradisi Islam Dan Barat  

79 

Vol. 1 No. 1 

PENDAHULUAN 

Saat ini, di era globalisasi yang paling relevan dalam dunia politik adalah 

Ketika etika politik seakan terlupakan bahkan cenderung menghilang, 

mengingat tantangan dan dinamika politik yang semakin berkembang dari 

waktu ke waktu. Realitas yang ada menunjukkan bahwa etika politik dijadikan 

sebagai ajang perlombaan untuk kepentingan sepihak, padahal etika politik 

berkaitan erat dengan nilai dan norma dalam masyarakat, serta menuntut di 

pertanggungjawabkan berdasarkan prinsip moral dalam tatanan masyarakat. 

Hal tersebut sebetulnya telah diatur dalam asas negara kita, yaitu Pancasila 

namun, seiring berjalannya waktu asas-asas yang ada terlupakan dan itu 

seharusnya menjadi kekhawatiran kita bersama.1 

Etika politik ini telah banyak dikaji oleh berbagai peneliti yang ada 

seperti Machiavelli seorang politikus asal Italia berpendapat bahwa etika sering 

dianggap sekunder dalam politik dan tidak dapat diterapkan dalam politik 

internasional, namun lebih mengutamakan kepentingan pribadi. Dalam 

pandangannya, mewujudkan kepentingan negara adalah hak yang sah. Tetapi 

sebaliknya, Islam memandang etika politik sebagai prinsip yang menjunjung 

tinggi keadilan dan HAM yang berkontribusi pada terciptanya kedamaian 

berkelanjutan berdasarkan norma-norma agama.2 

Al-Mawardi juga berpendapat dalam karyanya “Etika Politik Islam 

dalam Masyarakat Kontemporer”, dalam karyanya tersebut Al-Mawardi 

menekankan pentingnya moralitas dan etika dalam kepemimpinan dan 

pemerintahan suatu negara, serta penerapan nilai-nilai Islam untuk 

menciptakan masyarakat yang adil dan harmonis. Pendekatan Al-Mawardi 

 
1 KARTIKA, I. Made. Nilai-nilai Pancasila dalam membangun etika politik di Indonesia. Widya 
Accarya, 2015, 4. 
2 Alfiansyah et al., “Etika Politik Dalam Pandangan Machievelli Dan Al Mawardi.” Jurnal sosial dan 
Budaya Syari 10, no 2 (2023); 2. 



Hopipah & Moh. Rosul 

80 

Vol. 1 No. 1 

 

terhadap etika politik mencakup beberapa prinsip; 1). tanggung jawab moral, 2). 

keadilan, dan 3). partisipasi kolektif. Tujuannya adalah memberikan panduan 

berharga untuk mengatasi berbagai masalah politik dan sosial di dunia modern. 

Penerapan prinsip-prinsip ini dapat memperkuat kepercayaan public serta 

menciptakan pemerintahan yang lebih efisien dan bertanggung jawab.3 

Dewi Dahlan dalam penelitiannya yang berjudul etika politik dalam 

islam (Konstruksi dan Perspektif) berpendapat bahwa etika dalam Islam 

dianggap sebagai bagian dari ibadah, sehingga pelaksanaannya harus 

berlandaskan pada prinsip-prinsip ibadah. Ada dua alasan utama mengapa 

etika sangat penting dalam Islam. Pertama, politik dipandang sebagai bagian 

dari ibadah yang harus dilakukan dengan niat Lillahi Ta’ala. Kedua, etika 

politik dianggap sangat penting karena berkaitan dengan prinsip-prinsip Islam 

dalam managemen masyarakat. Berpolitik melibatkan hubungan antar manusia, 

seperti saling menghormati, menghargai hak orang lain, saling menerima, dan 

tidak memaksakan pendapat. Prinsip-prinsip ini harus diterapkan dalam dunia 

politik. Namun, kajian mengenai etika politik Islam belum merata diketahui 

oleh semua umat, meskipun topik ini masih menjadi perbincangan di kalangan 

para pakar Muslim.4 

Farah Sabilla Febriany juga mengemukakan bahwa Dalam konteks etika 

politik, manusia memiliki dimensi politis yang dapat dianalisis dari tiga aspek; 

pertama manusia sebagai makhluk sosial, kedua manusia memiliki dimensi 

kesosialan, dan yang terakhir dimensi politis dalam kehidupan manusia. 

 
3 Sakhi, Amin, and Kurniati, “Etika Politik Islam Dalam Masyarakat Kontemporer: Perspektif Al-
Mawardi.” JURNAL ILMIAH FALSAFAH: Jurnal Kajian Filsafat, Teologi dan Humaniora 10.2 (2024): 
99-100. 
4 Dahlan, “Etika Politik Dalam Islam (Konstruksi Dan Persfektif).” Menara Ilmu: Jurnal Penelitian dan 
Kajian Ilmiah 15.1 (2021). 



Etika Politik Dalam Tradisi Islam Dan Barat  

81 

Vol. 1 No. 1 

Sebagai makhluk sosial, manusia memiliki kebebasan untuk bertindak sesuai 

dengan keinginannya, tetapi tindakan tersebut menjadi berarti ketika berada di 

tengah-tengah suatu kelompok. Artinya, eksistensi manusia diakui karena 

keberadaan orang lain, manusia hanya dapat hidup dan berkembang berkat 

interaksi dengan sesama. Dimensi kesosialan tersebut mengacu pada penemuan 

jati diri individu saat berinteraksi dengan orang lain. Sementara itu, dimensi 

politis dalam kehidupan manusia berfungsi sebagai pengatur kerangka 

kehidupan masyarakat, baik secara normatif maupun efektif.5 

Dari berbagai pendapat para peneliti di atas, dapat dipahami bahwa 

etika politik adalah suatu sistem nilai dan prinsip moral yang mengatur 

perilaku individu dan kelompok dalam konteks pemerintahan dan 

penyelenggaraan masyarakat. Etika politik mencakup tanggung jawab moral, 

keadilan, dan partisipasi kolektif, yang memiliki fungsi untuk menciptakan 

masyarakat yang adil, harmonis, dan stabil. Dalam konteks Islam, etika politik 

dianggap sebagai bagian dari ibadah yang harus dilaksanakan dengan niat yang 

tulus, serta melibatkan hubungan antar manusia yang saling menghormati dan 

menghargai.  

Nashiruddin Tusi, adalah seorang filsuf Muslim asal Persia yang lahir 

pada abad ke-13M. Ia berpendapat bahwa politik yang etis harus dimulai dari 

pembentukan karakter individu yang bermoral, disusul dengan pengelolaan 

ekonomi yang bijak, sehingga pada akhirnya dapat menghasilkan tatanan 

negara yang adil. Bagi Tusi, pemimpin politik tidak hanya dituntut untuk 

memiliki kecakapan administratif, tetapi juga harus menjunjung tinggi prinsip-

prinsip moral dan spiritual. Pemikirannya menunjukkan bahwa etika politik 

 
5 Febriany and Dewi, “Nilai-Nilai Pancasila Dan Dinamika Etika Politik Indonesia.” jurnal 
Pendidikan Indonesia 2.4 (2021): 693-693. 



Hopipah & Moh. Rosul 

82 

Vol. 1 No. 1 

 

dalam Islam klasik telah memiliki struktur pemikiran yang sangat sistematis 

dan tidak kalah kompleks dibandingkan pemikiran filsafat politik Barat.6 

 Selanjutnya Immanuel Kant, menegaskan bahwa kebenaran merupakan 

prinsip moral mutlak yang tidak bisa ditawar. Ia memperkenalkan konsep 

“imperatif kategoris” sebuah kewajiban moral universal yang menuntut 

individu untuk selalu bertindak secara etis, terlepas dari konsekuensinya. 

Dalam konteks ini, kebenaran bukanlah sesuatu yang fleksibel atau bergantung 

pada situasi politik, melainkan suatu keharusan etis yang melekat pada diri 

setiap individu. Kant memandang bahwa menciptakan keadilan sosial tidak 

bisa dipisahkan dari komitmen terhadap kebenaran. Menurutnya politik harus 

dibangun di atas landasan moral yang kokoh bukan kepentingan sesaat. 

Pandangan ini menjadi fondasi penting dalam pengembangan teori etika politik 

modern, sekaligus menjadi pengingat bahwa integritas moral adalah kunci 

dalam pengambilan keputusan public.7 

Meskipun berasal dari latar belakang peradaban, budaya, dan zaman 

yang berbeda, Nashiruddin Tusi dan Immanuel Kant menunjukkan kesamaan 

dalam hal menjadikan moralitas sebagai fondasi utama dalam politik. 

Keduanya menolak pandangan politik yang bersifat pragmatis dan 

menekankan pentingnya nilai etika yang tidak bisa dikompromikan dalam 

proses bernegara. Nashiruddin Tusi dalam karyanya “The Nasirean Ethics” 

menciptakan kerangka etika politik yang berakar pada pembentukan karakter 

individu, stabilitas ekonomi dan keadilan sosial. Ia melihat keterkaitan erat 

 
6 MAHDI, Mahdi; YUNUS, Firdaus M. Konstruksi Ilmu Menurut Nashiruddin Ath-Thusi. Tapis: 
Jurnal Penelitian Ilmiah, 2023, 7.1: 53. 
7BENDIANTO, Septian; ARMADA, Riyanto; ADON, Mathias Jebaru. REPRESENTASI 
KEBENARAN (VERUM) DALAM DUNIA POLITIK DI INDONESIA: Usaha untuk Menciptakan 
Keadilan Sosial dalam Terang Immanuel Kant. Aggiornamento, 2024, 4.02: 3-4 



Etika Politik Dalam Tradisi Islam Dan Barat  

83 

Vol. 1 No. 1 

antara moral pribadi dan struktur pemerintahan yang baik. Sementara itu, Kant 

menawarkan pendekatan normatif melalui konsep "imperatif kategoris", di 

mana setiap tindakan politik harus tunduk pada prinsip moral universal yang 

berlaku tanpa pengecualian.8 

Namun, perbedaan mencolok di antara keduanya terletak pada landasan 

filosofis dan metodologinya. Nashiruddin Tusi memadukan nilai-nilai spiritual 

Islam, filsafat Yunani, dan realitas sosial dalam menyusun etika politiknya. 

Pandangannya bersifat integratif dan kontekstual dengan pendekatan yang 

mencakup tiga ranah; 1). Etika, 2). Ekonomi, 3). Politik. Di sisi lain, Kant 

menekankan pendekatan rasional dan sekuler, yang mengutamakan prinsip 

otonomi moral individu dalam membentuk masyarakat yang adil. Bagi Kant 

politik adalah penerapan etika dalam skala publik yang menjunjung tinggi 

kebebasan, hukum, dan martabat manusia sebagai tujuan itu sendiri. 

Melalui pendekatan studi pustaka yang menelaah karya-karya filosofis 

dari Nashiruddin Tusi dan Immanuel Kant, tulisan ini menunjukkan bahwa 

meskipun keduanya berasal dari latar belakang budaya dan era yang berbeda, 

keduanya memiliki kesamaan mendasar dalam menempatkan nilai moral 

sebagai fondasi utama dalam praktik politik. Nashiruddin Tusi menekankan 

pentingnya integrasi antara moral pribadi, ekonomi dan tatanan politik dalam 

satu kerangka etika yang utuh, sedangkan Kant menekankan prinsip moral 

universal yang harus ditaati oleh setiap individu dan lembaga politik. 

Perbandingan ini membuktikan bahwa etika politik merupakan aspek lintas 

budaya dan lintas zaman yang esensial dalam membentuk masyarakat yang 

adil. Melalui studi pustaka ini dapat disimpulkan bahwa pemikiran etis kedua 

tokoh tersebut tidak hanya relevan secara historis, tetapi juga memberikan 

 
8 Pradana, “PANDANGAN FILSAFAT PADA ETIKA MORAL TERHADAP PERKEMBANGAN 
TEKNOLOGI.” 



Hopipah & Moh. Rosul 

84 

Vol. 1 No. 1 

 

kontribusi yang signifikan terhadap wacana politik kontemporer yang semakin 

membutuhkan landasan moral yang kuat. 

 

Metode Penelitian 

 Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi 

pustaka (library research) sebagai metode utama. Data dikumpulkan melalui 

kajian terhadap sumber-sumber tertulis yang relevan, seperti buku, jurnal ilmiah, 

artikel, dan karya asli dari Nasiruddin Tusi dan Immanuel Kant, serta interpretasi 

dari para pemikir kontemporer terkait etika politik keduanya. Fokus kajian 

diarahkan pada pemikiran etis-politik Tusi dalam kerangka filsafat Islam dan Kant 

dalam kerangka filsafat Barat modern, dengan penekanan pada prinsip moral, 

keadilan, dan tanggung jawab dalam ruang politik. 

Analisis dilakukan secara komparatif untuk mengidentifikasi kesamaan dan 

perbedaan perspektif etika politik antara kedua tokoh tersebut. Peneliti 

menggunakan teknik analisis isi (content analysis) untuk mengungkap struktur 

argumentatif serta nilai-nilai etis yang menjadi dasar pemikiran keduanya. Melalui 

pendekatan ini, diharapkan dapat diperoleh pemahaman yang mendalam 

mengenai kontribusi etika Tusi dan Kant dalam membangun dasar normatif bagi 

praktik politik yang adil dan bermoral. 

 

PEMBAHASAN DAN HASIL 

A. Biografi Nasaruddin Tusi dan Emmanuel Kant 

1. Biografi Nasiruddin Tusi 

Nashiruddin Ath-Thusi, yang memiliki nama lengkap Abu Ja’far 

Muhammad bin Muhammad bin al-Hasan Nashiruddin Ath-Thusi, lahir pada 

Sabtu dini hari, 11 Jumadil Awal 597 H atau bertepatan dengan 17 Februari 1201 M 



Etika Politik Dalam Tradisi Islam Dan Barat  

85 

Vol. 1 No. 1 

di kota Tus atau wilayah sekitarnya. Ia wafat di Baghdad pada saat matahari 

terbenam, tepatnya pada 18 Dzulhijjah 672 H / 25 Juni 1274 M.9 Keilmuan al-Thusi 

begitu menonjol hingga ia diakui sebagai salah satu tokoh intelektual paling 

berpengaruh pada masanya. Semasa hidupnya, al-Thusi telah menjadi sosok 

legendaris dan memperoleh berbagai gelar kehormatan, seperti "Khwaja" yang 

berarti ilmuwan dan guru besar. Ia juga dikenal dengan sebutan yang lebih 

prestisius, yakni "Ustaz al-Bashar" (guru umat manusia) dan "al-Mu’allim al-

Tsalits" (guru ketiga setelah Aristoteles dan al-Farabi), yang menegaskan posisinya 

sebagai salah satu pemikir terbesar dalam sejarah filsafat Islam.10 

Sepanjang hidupnya, Nashiruddin Tusi menghasilkan berbagai karya 

ilmiah yang berpengaruh besar dalam dunia keilmuan Islam maupun Barat. Salah 

satu karyanya yang paling terkenal adalah Akhlaq-i Nasiri (The Nasirean Ethics), 

sebuah buku filsafat etika yang menggabungkan pandangan etika Islam, Yunani, 

dan Persia, serta membahas hubungan antara etika, ekonomi, dan politik. Di 

bidang astronomi, ia menulis Tadhkira fi 'Ilm al-Hay'ah (Memoar tentang 

Astronomi), yang menjadi rujukan penting di dunia Islam dan kemudian juga di 

Eropa. Karya lainnya yang juga masyhur adalah Sharh al-Isharat wa al-Tanbihat, 

yaitu komentar atas karya Ibnu Sina, serta Tajrid al-I'tiqad, sebuah teks teologi 

rasional (kalam) yang digunakan di banyak madrasah Syiah dan Sunni. Selain itu, 

ia juga menghasilkan karya-karya dalam bidang matematika seperti Risalah fi al-

Jabr wa al-Muqabalah dan logika seperti Asas al-Iqtibas. Beragam karyanya ini 

 
9 Mahdi, Mahdi, and Firdaus M. Yunus. "Konstruksi Ilmu Menurut Nashiruddin Ath-Thusi." Tapis: 
Jurnal Penelitian Ilmiah 7.1 (2023): 53. 
10 Jannah, Elly Uzlifatul, and Mohammad Sulthon. "Pengaruh Pemikiran Nashiruddin Al-Thusi 
terhadap Perkembangan Metode Penentuan Arah Kiblat." Al-Qanun: Jurnal Pemikiran dan 
Pembaharuan Hukum Islam 27.1 (2024): 34. 



Hopipah & Moh. Rosul 

86 

Vol. 1 No. 1 

 

menunjukkan betapa luasnya cakupan keilmuan al-Thusi dan pengaruhnya yang 

mendalam dalam perkembangan ilmu pengetahuan klasik.11 

2. Biografi Immanuel Kant 

Immanuel Kant adalah seorang filsuf besar asal Jerman yang lahir dari 

keluarga sederhana di Königsberg, Prusia Timur (sekarang Kaliningrad, Rusia) 

pada 22 April 1724.12 Ayahnya bekerja sebagai pembuat pelana, sementara ibunya, 

meskipun tidak memiliki pendidikan formal yang tinggi, dikenal memiliki 

kecerdasan yang luar biasa. Kant tumbuh dalam lingkungan keluarga Pietis yang 

sangat ketat secara religius. Sejak usia delapan hingga enam belas tahun, ia 

mengenyam pendidikan di sekolah Pietis lokal, di mana kecerdasannya mulai 

berkembang, meski sempat merasa tertekan oleh nasihat-nasihat religius yang 

berlebihan. Pengalaman ini meninggalkan kesan mendalam dalam dirinya 

sepanjang hidup dewasanya, Kant tidak pernah kembali ke gereja, walau nilai-

nilai Pietisme, seperti kesederhanaan hidup dan moralitas yang tinggi, tetap 

mewarnai prinsip hidupnya. Melalui pemikiran dan karya-karyanya, Kant 

membawa perubahan besar dalam dunia filsafat Barat, terutama dalam bidang 

etika dan epistemologi. Ia wafat di kota kelahirannya, Königsberg, pada 12 

Februari 1804.13 

Immanuel Kant dikenal sebagai salah satu filsuf paling berpengaruh dalam 

sejarah filsafat Barat, dan ia menghasilkan sejumlah karya besar yang menjadi 

fondasi pemikiran modern. Salah satu karyanya yang paling monumental adalah 

 
11 Susanto, “Pemikiran Dan Kontribusi Ilmuwan Muslim Nashirudin Al-T Susanto, Ahmad Budi. 
"Pemikiran dan Kontribusi Ilmuwan Muslim Nashirudin Al-Thusi." al-Bunyan: Interdisciplinary 
Journal of Qur'an and Hadith Studies 1.1 (2023): 34-35. 
12 Effendi, Rahmat. "Kewajiban dalam Pemikiran Immanuel Kant dan Relevansinya dengan Akhlak 
Islam." Jurnal Al-Aqidah 12.2 (2020): 55. 
13  Madani, Adha Santri, Fakhri Putra Tanoto, and Nisa Halwati. "Immanuel Kant dan Pemikiran 
Filsafatnya." no. June (2022): 3. 



Etika Politik Dalam Tradisi Islam Dan Barat  

87 

Vol. 1 No. 1 

Critique of Pure Reason (Kritik atas Akal Budi Murni), yang membahas batas-batas 

pengetahuan manusia dan menjadi tonggak dalam filsafat epistemologi. Karya 

penting lainnya adalah Critique of Practical Reason (Kritik atas Akal Budi Praktis), 

yang mengembangkan dasar-dasar etika Kant, termasuk konsep terkenal tentang 

"imperatif kategoris". Selain itu, Critique of Judgment (Kritik atas Daya Menghakimi) 

juga menjadi bagian dari trilogi kritiknya, yang mengkaji estetika dan teleologi. 

Kant juga menulis Groundwork of the Metaphysics of Morals, yang merumuskan 

prinsip-prinsip moral universal, serta Perpetual Peace, sebuah esai politik yang 

membahas gagasan tentang perdamaian abadi dan etika dalam hubungan 

antarnegara. Karya-karya tersebut menjadikan Kant sebagai pelopor penting 

dalam filsafat moral, politik, dan metafisika.14 

B. Pemikiran Etika Politik Nasiruddin Thusi 

Nasiruddin Tusi adalah seorang filsuf, ilmuwan, dan cendekiawan besar 

dari dunia Islam yang hidup pada abad ke-13. Ia dikenal luas atas kontribusinya 

yang luar biasa dalam berbagai cabang ilmu pengetahuan seperti astronomi, 

matematika, logika, dan yang paling menonjol, filsafat etika. Salah satu karya 

monumental yang memperkuat posisinya sebagai pemikir besar dalam bidang 

etika adalah Akhlaq-i Nasiri, yang dalam literatur Barat dikenal sebagai The 

Nasirean Ethics. Karya ini menempati posisi penting dalam khazanah filsafat Islam 

klasik, terutama di kawasan Persia dan wilayah sekitarnya, karena 

keberhasilannya merumuskan sistem etika yang komprehensif dan berlandaskan 

nilai-nilai moral universal dalam bingkai ajaran Islam. 

Dalam The Nasirean Ethics, Tusi menyusun pemikiran moralnya dalam tiga 

bagian utama. Bagian pertama mengupas secara mendalam tentang etika 

individual, yang menitikberatkan pada kemampuan seseorang untuk mengatur 

 
14 Putri, Aisyah Ramadanti Mulia, et al. "Empat Persoalan Filsafat Menurut Immanuel Kant." Praxis: 
Jurnal Filsafat Terapan 1.01 (2022), hlm. 7-8. 



Hopipah & Moh. Rosul 

88 

Vol. 1 No. 1 

 

dirinya melalui kekuatan akal, pengendalian nafsu, serta manajemen emosi yang 

seimbang. Bagian kedua menjelaskan aspek etika dalam konteks kehidupan rumah 

tangga, termasuk pengelolaan hubungan suami-istri, relasi orang tua dan anak, 

serta pembagian peran dalam menciptakan harmoni keluarga. Sementara itu, 

bagian ketiga merupakan kontribusi paling signifikan terhadap diskursus etika 

sosial dan politik, di mana Tusi menekankan pentingnya keadilan, kualitas 

kepemimpinan, serta tanggung jawab sosial sebagai fondasi utama masyarakat 

yang tertib dan beradab.15 

Tusi mendefinisikan kebijaksanaan politik sebagai: “Refleksi atas hukum-

hukum umum yang bertujuan untuk kebaikan bersama, demi tercapainya 

kerjasama dalam meraih kesempurnaan sejati.” Dalam hal ini, ia sejalan dengan 

pandangan Farabi, yang meyakini bahwa kebahagiaan sejati hanya dapat dicapai 

dalam kerangka masyarakat yang tertata dengan baik. Konsep ini menunjukkan 

bahwa Tusi memahami politik bukan semata-mata sebagai mekanisme kekuasaan, 

melainkan sebagai sarana untuk menciptakan kehidupan bersama yang selaras 

dengan tujuan moral dan spiritual manusia. 

Tusi menganggap bahwa manusia secara alami membutuhkan interaksi 

sosial. Ia menekankan bahwa munculnya peradaban dan berkembangnya kota-

kota besar berakar dari kebutuhan manusia untuk berinteraksi dan bekerja sama. 

“Manusia secara kodrat memerlukan interaksi sosial, dan dari interaksi itu muncul 

peradaban yang berasal dari istilah ‘kota’. Di kota lah orang-orang bekerja sama 

dalam berbagai keahlian dan profesi demi mempertahankan hidup.” Pernyataan 

ini mencerminkan pemahaman mendalam Tusi terhadap hakikat sosial manusia, 

 
15 ATTAFTAZANI, MUHAMMAD IKHSAN. ETIKA PERSPEKTIF NASIR AL-DIN AL-TUSI 
DALAM KARYA THE NASIREAN ETHICS. Diss. UIN SUNAN KALIJAGA YOGYAKARTA, 2021; 
4. 



Etika Politik Dalam Tradisi Islam Dan Barat  

89 

Vol. 1 No. 1 

serta relevansinya dalam membangun tatanan masyarakat yang fungsional dan 

berkelanjutan. 

Menurut Nasiruddin Tusi ada 4 tipe politik, bentuk politik yang paling 

ideal adalah Politik Penguasa, yaitu pemerintahan yang dipimpin oleh seorang 

pemimpin yang bijaksana dan bermoral tinggi. Tujuan utama dari model ini 

adalah mewujudkan kebaikan dan keutamaan bagi seluruh rakyat. Tusi menyebut 

bentuk ini sebagai “politik dari segala politik” karena dinilai sebagai bentuk 

pemerintahan tertinggi dan paling sempurna. Ia bahkan mengaitkan model ini 

dengan konsep Kota Utama dari Farabi, di mana seorang raja-filsuf membimbing 

masyarakat menuju kebahagiaan hakiki. Dalam sistem ini, kebenaran dianggap 

tunggal, dan pemimpin memiliki tanggung jawab moral untuk menuntun rakyat 

pada kebenaran tersebut. 

Sebaliknya, Politik Kekuasaan adalah bentuk pemerintahan yang paling 

rendah menurut Tusi. Dalam sistem ini, kekuasaan dijalankan melalui paksaan, 

ancaman, dan kekerasan. Tidak ada orientasi moral di dalamnya, dan tujuan 

utamanya hanyalah mempertahankan kendali atas rakyat, bukan kesejahteraan 

mereka. Politik semacam ini rawan membawa penindasan dan ketidakadilan 

karena tidak memiliki dasar etika yang kuat. Maka dari itu, Tusi sangat 

menekankan pentingnya moralitas dalam setiap bentuk kekuasaan agar tidak 

berubah menjadi tirani. 

Selain itu, Tusi juga mengidentifikasi dua bentuk politik lainnya, yaitu 

Politik Kemuliaan dan Politik Komunitas. Politik Kemuliaan lebih menekankan 

pada penghormatan terhadap martabat dan keutamaan manusia. Bentuk ini mirip 

dengan pemikiran Farabi yang menekankan pentingnya nilai-nilai luhur dalam 

pemerintahan. Sementara itu, Politik Komunitas adalah bentuk pemerintahan 

yang mengelola masyarakat berdasarkan hukum-hukum ilahi. Ini menunjukkan 



Hopipah & Moh. Rosul 

90 

Vol. 1 No. 1 

 

bahwa Tusi tidak sepenuhnya mengikuti pendekatan Farabi yang cenderung 

sekuler, karena ia memasukkan unsur religius sebagai dasar pengaturan sosial. 

Bagi Tusi, agama dan politik bisa berjalan beriringan demi menciptakan 

keteraturan dan kebajikan dalam masyarakat.16 

Etika politik menurut Nasiruddin Tusi tidak bisa dipisahkan dari moral 

pribadi. Ia menegaskan bahwa seorang pemimpin tidak hanya dituntut untuk 

cerdas atau kuat, tetapi yang paling penting adalah ia memiliki karakter moral 

yang baik. Kepemimpinan menurut Tusi harus berlandaskan pada keadilan, 

kebijaksanaan, dan rasa tanggung jawab terhadap rakyat. Dalam pandangannya, 

kekuasaan hanyalah alat yang tujuannya adalah menciptakan masyarakat yang 

tertib dan adil. Pemimpin yang baik harus memperlakukan rakyat seperti anggota 

keluarganya sendiri, memprioritaskan kesejahteraan mereka, dan menghindari 

bentuk kekuasaan yang tiranik. 

Pemikiran Tusi tentang etika politik banyak dipengaruhi oleh filsafat 

Yunani klasik, terutama gagasan-gagasan dari Plato dan Aristoteles. Namun, Tusi 

tidak hanya menyalin ide-ide itu begitu saja. Ia mengintegrasikannya dengan 

ajaran-ajaran Islam, sehingga membentuk suatu sistem filsafat etika yang khas. Ia 

melihat bahwa tujuan hidup manusia adalah mencapai kesempurnaan moral dan 

spiritual, dan hal itu hanya bisa tercapai jika masyarakat secara keseluruhan 

dikelola dengan prinsip-prinsip yang etis. Oleh karena itu, politik bagi Tusi bukan 

sekadar seni mengatur negara, tapi juga sarana untuk menuntun manusia menuju 

kesempurnaan. 

Karya The Nasirean Ethics menjadi sangat penting karena berhasil 

memadukan berbagai tradisi pemikiran dan menjadi rujukan utama dalam etika 

 
16 “Political Thought of Khwaja Nasir al-Din Tusi,” jpolitic.com, diakses Mei 2025, 
https://jpolitic.com 



Etika Politik Dalam Tradisi Islam Dan Barat  

91 

Vol. 1 No. 1 

Islam klasik. Tidak hanya membahas perilaku individu, tetapi juga menawarkan 

pandangan filosofis yang dalam tentang bagaimana seharusnya masyarakat dan 

negara dijalankan. Melalui karya ini, Tusi mengajak pembacanya untuk 

memahami bahwa kehidupan yang baik adalah kehidupan yang dijalani dengan 

kebajikan, dan bahwa tanggung jawab moral adalah fondasi bagi setiap bentuk 

kepemimpinan yang adil. 

Pemikiran politik Nasiruddin al-Tusi paling jelas tercermin dalam karya 

Akhlaq-i Nasiri, yang memadukan filsafat etika dengan teori kenegaraan. Bagi al-

Tusi, manusia adalah makhluk sosial yang tidak dapat hidup tanpa adanya 

organisasi politik. Ia memandang negara sebagai institusi penting untuk 

mewujudkan keadilan dan kesejahteraan bersama. Al-Tusi menjabarkan 

pentingnya kepemimpinan yang adil, rasional, dan berakhlak mulia. Seorang 

pemimpin ideal menurutnya harus mengedepankan hikmah (kebijaksanaan) dan 

memiliki pengetahuan yang memadai untuk mengatur rakyat secara adil dan 

merata.17 Pemikiran ini menunjukkan pengaruh kuat dari filsafat politik 

Aristoteles, namun dengan nuansa nilai-nilai Islam yang kuat. 

Al-Tusi juga menyoroti pentingnya struktur sosial yang teratur dan sistem 

pendidikan yang mendukung pembangunan moral masyarakat. Ia menyatakan 

bahwa stabilitas politik tidak hanya bergantung pada kekuasaan militer atau 

hukum semata, tetapi juga pada tatanan moral dan spiritual rakyat.18 Dalam 

konteks ini, ia mengembangkan konsep hikmah amaliyyah (praktik 

kebijaksanaan), yakni perpaduan antara etika pribadi dan keterlibatan dalam 

 
17 Davari, Mahmoud. The Political Thought of Nasir al-Din Tusi. Tehran: Institute for Humanities 
and Cultural Studies, 2000, hlm. 42–45. 
18 Nasr, Seyyed Hossein. Science and Civilization in Islam. Harvard University Press, 1968, hlm. 
151–153. 



Hopipah & Moh. Rosul 

92 

Vol. 1 No. 1 

 

kehidupan sosial-politik.19 Menurutnya, kehancuran suatu negara terjadi bukan 

hanya karena lemahnya pertahanan, tetapi juga karena runtuhnya nilai-nilai 

akhlak di antara penguasa dan rakyat. Pemikiran politik al-Tusi memiliki relevansi 

kuat dalam diskusi modern tentang tata kelola pemerintahan yang etis dan 

berorientasi pada keadilan social. 

C. Pemikiran Etika Politik Immanuel Kant 

Immanuel Kant, seorang filsuf abad ke-18, mengembangkan konsep 

moralitas yang berfokus pada kewajiban moral yang bersifat universal dan 

berdasarkan prinsip rasional. Ia memperkenalkan gagasan imperatif kategoris, yaitu 

prinsip moral yang mengikat semua individu tanpa memandang keinginan 

pribadi atau tujuan yang ingin dicapai. Menurut Kant, tindakan yang benar secara 

moral adalah tindakan yang dilakukan karena kewajiban moral itu sendiri, bukan 

karena mempertimbangkan hasil atau akibatnya. Etika, bagi Kant, tidak bisa 

bergantung pada perhitungan untung dan rugi, tetapi harus berdasarkan 

kewajiban yang harus dijalankan oleh setiap individu, tanpa terkecuali.20 

Kant menekankan bahwa moralitas harus dilihat dari prinsip objektif dan 

universal yang berlaku bagi setiap orang. Ia menyatakan bahwa setiap individu 

memiliki martabat inheren sebagai makhluk rasional, yang memerlukan 

penghargaan terhadap nilai-nilai moral, kebebasan, dan otonomi moral. Dalam 

pandangan Kant, martabat manusia mengharuskan setiap individu diperlakukan 

sebagai tujuan itu sendiri, bukan sebagai alat untuk mencapai tujuan lain. Dengan 

demikian, prinsip dasar moralitas menurut Kant adalah penghargaan terhadap 

martabat manusia dan perlakuan yang adil terhadap setiap individu. 

 
19 Al-Tusi, Nasir al-Din. Akhlaq-i Nasiri, terj. dari bahasa Persia oleh G.M. Wickens. London: 
George Allen & Unwin, 1964, hlm. 112–115. 
20 Dwifani, Mentari. "Peran Moralitas dalam Agama Menurut Immanuel Kant: Perspektif Kritis 
terhadap Etika Religius." (2023); 3-5. 



Etika Politik Dalam Tradisi Islam Dan Barat  

93 

Vol. 1 No. 1 

Karya Grundlegung zur Metaphysik der Sitten (GMS) atau Groundwork of the 

Metaphysics of Morals karya Immanuel Kant menjadi fondasi penting dalam 

pemikiran etika moralnya. Meskipun dianggap sulit dipahami, karya ini bertujuan 

menyusun prinsip dasar moralitas melalui pendekatan rasional, bukan dari 

pengalaman empiris seperti rasa senang atau untung-rugi. Dalam GMS, Kant 

memperkenalkan konsep utama yaitu imperatif kategoris, yang merupakan prinsip 

moral tertinggi dan berlaku universal. Bagi Lili Tjahjadi, pendekatan Kant ini 

adalah bentuk etika apriori yang sepenuhnya berakar pada akal dan dapat 

dipertanggungjawabkan secara rasional.21 

Selanjutnya, Kant percaya bahwa tindakan moral yang benar harus 

dilakukan dengan niat baik dan kesadaran penuh terhadap kewajiban moral. Niat 

baik menjadi faktor utama dalam menilai apakah sebuah tindakan benar secara 

moral. Bagi Kant, tindakan tersebut harus didorong oleh kesadaran rasional akan 

kewajiban, bukan oleh hasil atau keuntungan yang mungkin diperoleh dari 

tindakan tersebut. Oleh karena itu, dalam perspektif Kant, kebaikan sebuah 

tindakan bukan terletak pada tujuan yang dicapai, tetapi pada niat untuk 

melakukan kewajiban moral itu sendiri.22 

Pendidikan etika, menurut Kant, memainkan peran yang sangat penting 

dalam membentuk individu yang bermoral. Ia berpendapat bahwa pendidikan 

tidak hanya melibatkan pengajaran keterampilan atau pengetahuan, tetapi juga 

membentuk disiplin batin dan karakter moral individu. Dengan mengatasi 

dorongan alamiah dan mengembangkan pemahaman mengenai kewajiban moral, 

seseorang dapat menjadi makhluk yang memiliki moralitas. Kant menganggap 

 
21 TONTA, REX FIRENZE. "Problem Etis Proyek Food Estate di Indonesia Ditinjau dari Etika 
Immanuel Kant." Paradigma: Jurnal Filsafat, Sains, Teknologi, dan Sosial Budaya 30.2 (2024): 90. 
22 Fattah, Galuh Nur. "Tinjauan Etika Deontologi Immanuel Kant Terhadap Praktik Dāna Dalam 
Buddhisme: Sebuah Kajian Filosofis Atas Teks Dānamahapphala Sutta." PATISAMBHIDA: Jurnal 
Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama 5.1 (2024):47-50. 



Hopipah & Moh. Rosul 

94 

Vol. 1 No. 1 

 

etika sebagai bagian integral dari pendidikan, di mana individu dilatih untuk 

berpikir secara mandiri dan bertindak berdasarkan prinsip-prinsip moral yang 

rasional. 

Kant juga menekankan pentingnya otonomi moral, yang berarti 

kemampuan individu untuk mengatur dirinya sendiri berdasarkan prinsip moral 

yang rasional. Dalam pandangan Kant, setiap individu harus mampu berpikir 

secara mandiri, membuat keputusan moral, dan bertindak sesuai dengan 

kewajiban moral yang dipilih melalui akal budi mereka. Otonomi moral ini adalah 

elemen penting dalam etika Kant, karena ia percaya bahwa hanya dengan 

kebebasan untuk membuat keputusan berdasarkan rasio dan kewajiban moral, 

individu dapat mencapai kehidupan moral yang sejati.23 

    Immanuel Kant memberikan kontribusi signifikan terhadap pemahaman 

kebenaran dan hubungannya dengan politik. Ia melihat kebenaran sebagai sesuatu 

yang berasal dari kewajiban moral individu, yang harus dilaksanakan sesuai 

dengan prinsip imperatif kategoris. Menurut Kant, kebenaran tidak dapat 

dinegosiasikan atau dikorbankan demi tujuan politik atau kepentingan pribadi. 

Kebenaran adalah prinsip moral yang harus dijunjung tinggi, bahkan jika itu 

memerlukan pengorbanan pribadi. Dalam pandangannya, politik harus 

didasarkan pada prinsip-prinsip etis yang kuat, dengan pemerintah dan pembuat 

kebijakan bertindak sesuai dengan kewajiban moral mereka. Kebenaran dalam 

politik harus tetap dijaga, meskipun kadang-kadang bertentangan dengan hasil 

yang diinginkan. 

 
23 Al-Huda, Ahmad Adrian Fahmi, et al. "PENDIDIKAN ETIKA PERSPEKTIF IMMANUEL KANT 
DALAM PENDIDIKAN ISLAM DI ABAD 21." Jurnal Ilmiah Pendidikan Citra Bakti 11.3 (2024): 861-
862. 
 



Etika Politik Dalam Tradisi Islam Dan Barat  

95 

Vol. 1 No. 1 

Pemikiran Kant ini juga membentuk dasar bagi gagasan "negara hukum", di 

mana pemerintahan harus bertindak sesuai dengan hukum dan prinsip moral 

yang telah ditetapkan. Kant menekankan pentingnya transparansi, akuntabilitas, 

dan partisipasi masyarakat dalam politik untuk memastikan prinsip moral 

diterapkan dalam pengambilan keputusan. Bagi Kant, mewujudkan keadilan 

sosial adalah kewajiban moral yang harus dijalankan oleh semua elemen 

masyarakat dan pemerintah. Kebenaran, menurutnya, bukanlah variabel yang 

dapat disesuaikan untuk kepentingan politik, melainkan landasan yang harus 

ditegakkan dalam dunia politik untuk menciptakan keadilan sosial yang sejati.24 

Immanuel Kant menekankan bahwa politik harus berlandaskan pada 

prinsip moral yang universal dan rasional. Dalam karyanya Metaphysics of Morals, 

Kant mengembangkan konsep imperatif kategoris, yaitu prinsip moral yang 

berlaku tanpa syarat dan harus diikuti oleh semua individu dalam setiap situasi. 

Prinsip ini menjadi dasar bagi etika politiknya, yang menuntut agar tindakan 

politik selalu sesuai dengan kewajiban moral, bukan berdasarkan konsekuensi 

atau keuntungan pribadi.25 

Kant membedakan antara politik moral dan politik despotik. Politik moral 

mengacu pada pemerintahan yang didasarkan pada prinsip-prinsip moral yang 

rasional, sementara politik despotik adalah pemerintahan yang menggunakan 

kekuasaan secara sewenang-wenang tanpa mempertimbangkan prinsip moral. 

Kant menekankan pentingnya kebebasan politik yang didasarkan pada hukum 

 
24 Bendianto, Septian, Riyanto Armada, and Mathias Jebaru Adon. "REPRESENTASI KEBENARAN 
(VERUM) DALAM DUNIA POLITIK DI INDONESIA: Usaha untuk Menciptakan Keadilan Sosial 
dalam Terang Immanuel Kant." Aggiornamento 4.02 (2024): 3-4. 
25 Beck, Gunnar. "Immanuel Kant's Theory of Rights." Ratio Juris 19, no. 4 (2006): 371–401. 



Hopipah & Moh. Rosul 

96 

Vol. 1 No. 1 

 

yang adil dan rasional, serta menolak segala bentuk pemerintahan yang menindas 

kebebasan individu.26 

Dalam konteks ini, Kant juga mengembangkan konsep "negara hukum" 

(Rechtsstaat), yaitu negara yang dibangun berdasarkan hukum yang adil dan 

rasional, yang menjamin kebebasan dan hak asasi manusia. Negara hukum ini 

harus memastikan bahwa setiap individu diperlakukan dengan hormat dan 

keadilan, serta memiliki kebebasan untuk mengejar kebahagiaannya sesuai dengan 

prinsip moral.27 

D. Pemikiran Etika Politik Nasiruddin Tusi dan Immanuel Kant 

1. Perbedaan  

Etika politik Nasiruddin Tusi dan Immanuel Kant memiliki perbedaan 

mendasar baik dari segi pendekatan maupun landasan moralnya. Etika politik 

menurut Nasiruddin Tusi berakar kuat pada perpaduan antara filsafat Yunani 

klasik dan ajaran Islam. Ia melihat bahwa tujuan utama dari politik adalah untuk 

membimbing manusia menuju kesempurnaan moral dan spiritual. Dalam 

pandangannya, seorang pemimpin ideal bukan hanya harus cerdas dan kuat, tapi 

juga memiliki karakter yang luhur, adil, dan bertanggung jawab secara moral. 

Politik menurut Tusi tidak hanya sekadar seni memerintah, melainkan merupakan 

instrumen untuk menciptakan masyarakat yang adil, tertib, dan beradab. Ia 

percaya bahwa kepemimpinan yang baik adalah yang berlandaskan pada hukum 

ilahi dan nilai-nilai agama, yang akan menuntun rakyat seperti anggota keluarga 

sendiri menuju kehidupan yang lebih baik. 

 
26 McKean, Benjamin L. "Kant, Coercion, and the Legitimation of Inequality." Critical Review of 
International Social and Political Philosophy 25, no. 4 (2022): 528–550. 
27 Taylor, Charles. "The Political Cultivation of Moral Character: Kant on Public Moral Feeling as a 
Precondition for Right." Polity (2012). 



Etika Politik Dalam Tradisi Islam Dan Barat  

97 

Vol. 1 No. 1 

Berbeda dengan Tusi, Immanuel Kant mengembangkan etika politiknya 

dengan pendekatan yang sepenuhnya rasional dan sekuler. Ia menekankan bahwa 

dasar dari etika adalah imperatif kategoris, yaitu prinsip moral yang bersifat 

universal dan harus dijalankan karena kewajiban moral itu sendiri, bukan karena 

manfaat atau hasil yang diharapkan. Kant menolak segala bentuk politik yang 

menghalalkan cara demi mencapai tujuan. Bagi Kant, tindakan politik hanya bisa 

disebut benar jika didasarkan pada niat baik dan prinsip rasional, bukan pada 

hasil akhir. Ia juga memperkenalkan konsep "negara hukum" (Rechtsstaat) di 

mana hukum dan kebijakan publik harus mencerminkan nilai-nilai moral dan 

menghormati martabat manusia sebagai tujuan, bukan sebagai alat. 

Dari perbandingan tersebut, terlihat bahwa perbedaan utama antara Tusi 

dan Kant terletak pada sumber nilai moral dan cara pandang terhadap kekuasaan. 

Tusi menjadikan agama sebagai fondasi utama dalam membangun etika politik 

dan menekankan peran sentral pemimpin sebagai pendidik moral bagi 

masyarakat. Sementara Kant mendasarkan etika politik pada rasionalitas murni 

dan kewajiban moral yang objektif, di mana setiap individu, termasuk pemimpin, 

harus tunduk pada prinsip etis yang berlaku universal. Jika Tusi menekankan 

pencapaian kesempurnaan dan harmoni dalam masyarakat melalui moralitas dan 

agama, maka Kant lebih menekankan pada pelaksanaan kewajiban moral yang 

rasional sebagai dasar dari tatanan politik yang adil. 

2. Persamaan  

Meskipun berasal dari dua latar belakang yang berbeda Nasiruddin Tusi 

dari tradisi filsafat Islam abad pertengahan dan Immanuel Kant dari tradisi filsafat 

Barat modern keduanya memiliki pandangan yang sejalan dalam hal pentingnya 

moralitas dalam kehidupan politik. Baik Tusi maupun Kant meyakini bahwa 

kekuasaan politik tidak boleh dijalankan tanpa dasar etika. Bagi mereka, politik 



Hopipah & Moh. Rosul 

98 

Vol. 1 No. 1 

 

tidak semestinya menjadi ruang bebas nilai di mana tujuan membenarkan cara, 

tetapi justru harus menjadi sarana untuk mewujudkan keadilan dan kebaikan 

bersama. Dalam hal ini, mereka sepakat bahwa seorang pemimpin harus memiliki 

landasan moral yang kuat untuk menghindari penyalahgunaan kekuasaan dan 

menciptakan tata pemerintahan yang adil. 

Selain itu, keduanya juga menekankan pentingnya tanggung jawab 

pemimpin terhadap rakyat. Menurut Tusi, pemimpin ideal adalah yang 

memperlakukan rakyatnya seperti anggota keluarganya sendiri, menunjukkan 

rasa sayang dan tanggung jawab moral dalam setiap kebijakan yang diambil. Kant 

pun memiliki pandangan yang serupa, bahwa setiap individu, termasuk 

pemimpin, harus memperlakukan orang lain sebagai tujuan dan bukan sebagai 

alat untuk kepentingan pribadi. Prinsip ini sejalan dengan konsep martabat 

manusia dalam etika Kant, di mana pemimpin harus menjunjung tinggi hak dan 

kebebasan individu sebagai bentuk penghormatan terhadap kemanusiaan. 

Akhirnya, baik Tusi maupun Kant menempatkan kebajikan, keadilan, dan 

keteraturan sosial sebagai tujuan utama dari politik. Meski metode dan sumber 

moralitas mereka berbeda, Nasiruddin Tusi mengandalkan wahyu dan filsafat, 

sementara Kant mengandalkan akal dan imperatif kategoris, keduanya percaya 

bahwa masyarakat yang baik hanya bisa terbentuk bila dipimpin oleh pemimpin 

yang bermoral dan sistem politik yang etis. Politik bukan sekadar alat kekuasaan, 

melainkan medium untuk mengarahkan manusia menuju kehidupan yang lebih 

adil, tertib, dan bermartabat. 

3. Relevansi di era sekarang 

Pemikiran etika politik Immanuel Kant dan Nasiruddin Tusi memiliki 

relevansi yang mendalam dalam konteks politik kontemporer. Kant menekankan 

pentingnya prinsip moral universal melalui imperatif kategoris, yang menuntut 



Etika Politik Dalam Tradisi Islam Dan Barat  

99 

Vol. 1 No. 1 

tindakan politik dilakukan berdasarkan kewajiban moral, bukan hasil atau 

keuntungan pribadi. Ia juga menolak imperialisme dan kolonialisme, serta 

mendukung konsep warga dunia yang kemuadian bebas bergerak antarnegara, 

mencerminkan pandangannya tentang keadilan global dan hak asasi manusia.28 

Di sisi lain, Tusi menekankan bahwa politik harus berlandaskan pada 

moralitas pribadi dan kepemimpinan yang bijaksana. Ia mengidentifikasi empat 

tipe politik, dengan "politik penguasa" sebagai bentuk ideal, yang dipimpin oleh 

pemimpin bermoral tinggi yang bertujuan untuk kebaikan bersama. Tusi juga 

menekankan pentingnya struktur sosial yang teratur dan sistem pendidikan yang 

mendukung pembangunan moral masyarakat.29 

Kedua pemikir ini menekankan bahwa politik harus dijalankan dengan 

prinsip moral yang kuat dan bertujuan untuk kesejahteraan bersama. Kant melalui 

imperatif kategorisnya dan Tusi melalui konsep kepemimpinan bermoral tinggi, 

keduanya menolak penggunaan kekuasaan untuk kepentingan pribadi atau 

kelompok. Mereka juga menekankan pentingnya struktur sosial yang adil dan 

sistem pendidikan yang mendukung perkembangan moral individu. 

Dalam konteks era modern, pemikiran mereka tetap relevan. Kantianisme, 

dengan penekanannya pada moralitas universal dan hak asasi manusia, 

memberikan landasan bagi kritik terhadap praktik politik yang tidak adil dan 

eksploitatif. Sementara itu, pemikiran Tusi mengingatkan kita akan pentingnya 

kepemimpinan yang bermoral dan struktur sosial yang adil dalam menciptakan 

masyarakat yang sejahtera. Kedua pemikiran ini mengajak kita untuk 

merenungkan kembali nilai-nilai moral dalam politik dan pentingnya 

 
28 Wasim, “Immanuel Kant’s Legacy and Relevance in Today’s World,” ForumIAS Blog, May 23, 
2024, https://forumias.com/blog/immanuel-kants-legacy-and-relevance-in-todays-world/. 
29 Sabrina P. Ramet, “Kant on Ethics and Politics,” Eastern Review 8 (2019): 183–199, 
https://doi.org/10.18778/1427-9657.08.08. 

https://doi.org/10.18778/1427-9657.08.08


Hopipah & Moh. Rosul 

100 

Vol. 1 No. 1 

 

kepemimpinan yang bertanggung jawab dalam menghadapi tantangan global saat 

ini.30 

 

Kesimpulan 

 Penelitian ini menegaskan bahwa etika politik adalah landasan penting bagi 

pemerintahan yang adil dan berorientasi pada kesejahteraan rakyat. Melalui studi 

komparatif terhadap pemikiran Nasiruddin Tusi dan Immanuel Kant, ditemukan 

bahwa keduanya sama-sama menempatkan moralitas sebagai inti dalam praktik 

politik. Tusi menekankan pentingnya karakter individu, stabilitas ekonomi, dan 

kepemimpinan bermoral dalam kerangka nilai Islam dan filsafat klasik. Sementara 

itu, Kant menekankan kewajiban moral universal melalui prinsip imperatif 

kategoris yang rasional dan bebas dari kepentingan pribadi. Keduanya menolak 

politik yang pragmatis dan menekankan pentingnya prinsip etis yang konsisten. 

Meski berbeda pendekatan—Tusi bersifat integratif spiritual-empiris dan Kant 

lebih rasional-sekuler—pemikiran mereka relevan dalam menjawab tantangan 

etika politik masa kini, serta membentuk kepemimpinan yang adil, etis, dan 

bertanggung jawab. 

 

Daftar Pustaka 

Alfiansyah, et al. “Etika Politik Dalam Pandangan Machievelli Dan Al Mawardi.” 

Jurnal Sosial dan Budaya Syari 10, no. 2 (2023). 

Al-Huda, Ahmad Adrian Fahmi, et al. “Pendidikan Etika Perspektif Immanuel 

Kant dalam Pendidikan Islam di Abad 21.” Jurnal Ilmiah Pendidikan Citra 

Bakti 11, no. 3 (2024). 

 
30 Stefan Dege, “Why Kant's Philosophy is Still Relevant Amid Today's Wars,” April 22, 2024, 
https://www.examplelink.com (accessed May 20, 2025). 

https://www.examplelink.com/


Etika Politik Dalam Tradisi Islam Dan Barat  

101 

Vol. 1 No. 1 

Al-Tusi, Nasir al-Din. Akhlaq-i Nasiri, terj. oleh G.M. Wickens. London: George 

Allen & Unwin, 1964. 

ATTAFTAZANI, Muhammad Ikhsan. Etika Perspektif Nasir al-Din al-Tusi dalam 

Karya The Nasirean Ethics. Disertasi. UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2021. 

Beck, Gunnar. “Immanuel Kant's Theory of Rights.” Ratio Juris 19, no. 4 (2006). 

Bendianto, Septian, Riyanto Armada, dan Mathias Jebaru Adon. “Representasi 

Kebenaran (Verum) dalam Dunia Politik di Indonesia: Usaha untuk 

Menciptakan Keadilan Sosial dalam Terang Immanuel Kant.” Aggiornamento 

4, no. 2 (2024). 

Dahlan. “Etika Politik dalam Islam (Konstruksi dan Perspektif).” Menara Ilmu: 

Jurnal Penelitian dan Kajian Ilmiah 15, no. 1 (2021). 

Davari, Mahmoud. The Political Thought of Nasir al-Din Tusi. Tehran: Institute for 

Humanities and Cultural Studies, 2000. 

Dege, Stefan. “Why Kant's Philosophy is Still Relevant Amid Today's Wars.” 

DW.com, April 22, 2024. https://www.examplelink.com 

Dwifani, Mentari. “Peran Moralitas dalam Agama Menurut Immanuel Kant: 

Perspektif Kritis terhadap Etika Religius.” (2023). 

Effendi, Rahmat. “Kewajiban dalam Pemikiran Immanuel Kant dan Relevansinya 

dengan Akhlak Islam.” Jurnal Al-Aqidah 12, no. 2 (2020). 

Fattah, Galuh Nur. “Tinjauan Etika Deontologi Immanuel Kant Terhadap Praktik 

Dāna dalam Buddhisme: Sebuah Kajian Filosofis atas Teks 

Dānamahapphala Sutta.” PATISAMBHIDA: Jurnal Pemikiran Buddha dan 

Filsafat Agama 5, no. 1 (2024). 

Febriany dan Dewi. “Nilai-Nilai Pancasila dan Dinamika Etika Politik Indonesia.” 

Jurnal Pendidikan Indonesia 2, no. 4 (2021). 

https://www.examplelink.com/


Hopipah & Moh. Rosul 

102 

Vol. 1 No. 1 

 

Jannah, Elly Uzlifatul dan Mohammad Sulthon. “Pengaruh Pemikiran 

Nashiruddin Al-Thusi terhadap Perkembangan Metode Penentuan Arah 

Kiblat.” Al-Qanun: Jurnal Pemikiran dan Pembaharuan Hukum Islam 27, no. 1 

(2024). 

KARTIKA, I. Made. Nilai-nilai Pancasila dalam Membangun Etika Politik di Indonesia. 

Widya Accarya, 2015. 

Madani, Adha Santri, Fakhri Putra Tanoto, dan Nisa Halwati. “Immanuel Kant 

dan Pemikiran Filsafatnya.” (2022). 

Mahdi, Mahdi dan Firdaus M. Yunus. “Konstruksi Ilmu Menurut Nashiruddin 

Ath-Thusi.” Tapis: Jurnal Penelitian Ilmiah 7, no. 1 (2023). 

McKean, Benjamin L. “Kant, Coercion, and the Legitimation of Inequality.” Critical 

Review of International Social and Political Philosophy 25, no. 4 (2022). 

Nasr, Seyyed Hossein. Science and Civilization in Islam. Harvard University Press, 

1968. 

Pradana. “Pandangan Filsafat pada Etika Moral terhadap Perkembangan 

Teknologi.” 

Putri, Aisyah Ramadanti Mulia, et al. “Empat Persoalan Filsafat Menurut 

Immanuel Kant.” Praxis: Jurnal Filsafat Terapan 1, no. 1 (2022). 

Sakhi, Amin dan Kurniati. “Etika Politik Islam dalam Masyarakat Kontemporer: 

Perspektif Al-Mawardi.” Jurnal Ilmiah Falsafah: Jurnal Kajian Filsafat, Teologi 

dan Humaniora 10, no. 2 (2024). 

Susanto, Ahmad Budi. “Pemikiran dan Kontribusi Ilmuwan Muslim Nashirudin 

Al-Thusi.” Al-Bunyan: Interdisciplinary Journal of Qur'an and Hadith Studies 1, 

no. 1 (2023). 



Etika Politik Dalam Tradisi Islam Dan Barat  

103 

Vol. 1 No. 1 

Taylor, Charles. “The Political Cultivation of Moral Character: Kant on Public 

Moral Feeling as a Precondition for Right.” Polity (2012). 

TONTA, Rex Firenze. “Problem Etis Proyek Food Estate di Indonesia Ditinjau dari 

Etika Immanuel Kant.” Paradigma: Jurnal Filsafat, Sains, Teknologi, dan Sosial 

Budaya 30, no. 2 (2024). 

Wasim. “Immanuel Kant’s Legacy and Relevance in Today’s World.” ForumIAS 

Blog, May 23, 2024. https://forumias.com/blog/immanuel-kants-legacy-

and-relevance-in-todays-world/ 

 

https://forumias.com/blog/immanuel-kants-legacy-and-relevance-in-todays-world/
https://forumias.com/blog/immanuel-kants-legacy-and-relevance-in-todays-world/

